# LD1266 1848



Class \_\_\_\_\_ Imprint \_\_\_\_

Author\_\_\_\_

Title\_\_\_\_



#### INAUGURAL DISCOURSE

DELIVERED IN THE

### CHAPEL OF COLUMBIA COLLEGE

BY

#### REV. H. I. SCHMIDT, A. M.

Gebhard Professor of the German Language and Literature.

### Antritts Rede

in ber

## Kapelle des Columbia College,

gehalten von

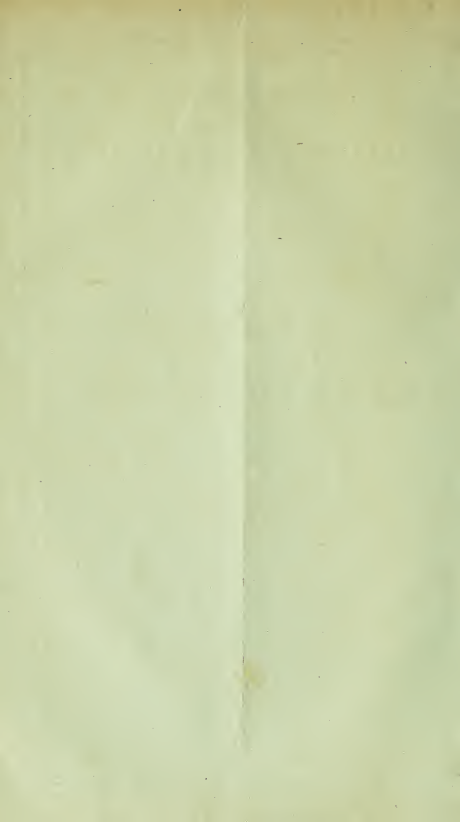
S. 3. Schmidt, M. A. Gebharde Professor beutschen Sprache und Literatur.

άμέςαι δ'ἐπίλοιποι μάςτυςες σοφώταποι. Pind. Ol. I. 32, sq. Böckh.

PRINTED BY ORDER OF THE TRUSTEES.

NEW-YORK:
PRINTED BY LUDWIG & CO.,
No. 70 VESEY-STREET.

1848.



LJ1266 1848 Into morns

# INAUGURAL DISCOURSE,

DELIVERED IN THE CHAPEL

OF

# COLUMBIA COLLEGE,

MARCH 7, 1848.

BY

#### REV. H. I. SCHMIDT, A. M.,

GEBHARD PROFESSOR OF THE GERMAN LANGUAGE AND LITERATURE.

άμέραι δ' ἐπίλοιποι μάρτυρες σοφώτατοι. Pind. Ol. I. 32, sq. Bückh.

PRINTED BY ORDER OF THE TRUSTEES.

NEW-YORK:
LEAVITT, TROW AND COMPANY,
191 BROADWAY.

1848.

We have

In Exchange
Peabody Inst. of Balto.
June 14 1927

### ADDRESS.

In entering upon the station to which I have been appointed at this institution, established usage requires me to commence my career of duty by pronouncing an address on some subject connected with the department of literature in which I am to give instruction. I have chosen the first subject that presented itself to my mind; for it occurred to me immediately that none could be more suitable for the present occasion, than a comparison, personal and literary, of the two men, in whom German poetry has attained its highest development; who are regarded, in their native land, as the most illustrious votaries of the German muse: I speak, of course, of Schiller and Goethe. In choosing this subject, I was by no means ignorant of its difficulties and perplexities; for I am well aware that the opinions which I shall utter are totally at variance with that public opinion, and with that almost unanimous suffrage of German and foreign critics, which have placed Goethe at the head of all German poets, and describe him as unrivalled and unattainable in his glorious art. It may not be irrelevant to state, that these opinions have not been recently formed;

they have been long entertained, being the result of increasing intimacy with Goethe's writings; and they were published to the world, in a literary magazine, long before I had the satisfaction of seeing the same views fearlessly avowed, and triumphantly sustained, by the distinguished critic, Wolfgang Menzel, in his brilliant work on German literature. And I may further obviate the charge of singularity by stating, that in Germany itself many wise and good men have, from the beginning, loudly protested against the absurd claims set up in behalf of Goethe, by his enthusiastic and indiscriminating admirers, many of whom have not scrupled to make him an object of idolatrous worship.\*

Before we proceed to discuss the distinctive characteristics, and to contrast the respective merits, of the two celebrated men whom we have named, it will be necessary to state the grounds on which we shall judge them: or, in more general terms, to set forth what we require, what ought, at all times, to be required, of him, who lays claim to the exalted title of poet. What, then, is the mission, what the office, of the poet? In one sense there cannot be a greater mission on earth, than that of a true and Christian poet; of one who, thoroughly imbued with the love of God, and of man, and of nature, has received the glorious gift of pouring forth his lofty conceptions, his fervid emotions, in sweet and glowing song, adapted to awaken in others the thoughts and feelings that agitate his soul. Not that there could be

<sup>\*</sup> See at the close.

an office intrinsically as great and holy as his, who has been duly called and authorized to preach the word of the kingdom. But the poet's office is the greatest in this sense, that none has as wide a scope as his. For while he who ministers immediately in holy things seldom finds a very extensive sphere, and is generally confined to a narrow one, the poet comes to all, the lofty and the mean, the wise and the simple, the virtuous and the vile: he speaks to all alike, and not of his nation alone, but of the whole great family of man; and thousands will pore enraptured over his pages, who would not hear the professed moralist, or the sober preacher of righteousness. Hence the force of the poet's declaration: "I care not who makes the nation's laws, provided I may write its songs."

It is absurd and ridiculous to limit the poet to the fictitious and unreal, as many, and even poets themselves, have done. Not one good reason can be assigned why, as a recent writer\* expresses it, "the province of poetry should be the unreal against the real, the fictitious uninclusive of the true;" and it cannot be that those who utter such opinions can ever have devoutly read and pondered the inspired hymns of the sweet singer of Israel, or the poetic effusions of the old covenant prophets. "Poetry," says the writer just quoted, "is universal. It includes every subject; and can no more be restricted in its range, than the Intellect, the Hope, and the Faith of man, of which it is the grandest exponent, and the

<sup>\*</sup> Charles Mackay, in "The People's Journal."

most sublime expression—making Intellect more intellectual, Hope more hopeful, and Religion more religious."

It is the poet's office, not only to depict the grand and awful, the beautiful and agreeable, or to lead the less gifted to their true enjoyment; but to search into the nature, and to explore the hidden meanings, of things, of the various affairs, relations, and vicissitudes of human life; to pierce the deep recesses of the human heart, and bring to light its evil and its good; its base desires, its guilty passions; its purest aspirations, and its holiest hopes, and to give them utterance appropriate and expressive. No subject can be too little or too mean for the poet; none, if due reverence and fear guide his pen, too exalted and glorious. But-and this is a requirement to be inexorably insisted on-he must never mix his colors so as to produce incongruities, such as Horace describes in his epistle to the Pisos, -never place his subjects in a false light. He may exaggerate the little and the mean, and make vileness doubly vile, and paint sin with undiluted blackness; he may invest all things beautiful, and noble, and good, with every attractive grace, and exhaust his fancy to cover them with winning charms; but he must be unswervingly faithful to truth, to the real nature and fitness of things. Let him beware how he renders wisdom, or virtue, or benevolence, an object of suspicion, if not of dislike and contempt: while he seeks to inspire us with pity toward the corrupt and guilty, let him never attempt to palliate, to cover with deceptive tinsel, their corruption and guilt:

and, above all, let him beware how he invests impurity and vice, wickedness and crime, with attractions, adapted to deceive and pervert the innocent and pure, to allure and charm the prurient and vicious, and to supply the guilty with a cloak of falsehood.

Whatever the poet's genius may originate, whatever his fancy may create, in the secret recesses of his own soul, he comes before the public subject to the same laws as other artists. If the painter or the sculptor should exhibit to the gaze of men lewd scenes, and obscene groups, and then seek to apologize for the immoral character of his works, by saying that they are executed with matchless skill, that they are perfect achievements of art, we should tell him that he who asks us to accept of beauty of form, and elegance of attitude, as an excuse for moral deformity and vileness, insults the common sense, and every nobler feeling of mankind. Man lives for greater, higher, better ends, than mere amusement at the expense of every other consideration and interest. Nay, the form is truly valuable only as it subserves these greater and nobler ends. And hence the poet greatly, wofully errs, who imagines that his genius may be exercised, his artistic skill displayed, with a view simply to amuse and delight his age, without regard to that culture of the heart, which is to help man onward in his pursuit of those great and momentous purposes for which he lives. And therefore, while it were folly to deny that the poet should, nay must, aim at the highest excellence of artistic representation, at

the utmost finish and elegance of form or style, these are yet to be ranked as subordinate requisites;—requisites, indeed, but only subsidiary to the more favorable acceptance of what they are designed to embody and transmit, the thoughts and feelings of which they are the vehicles.

No beauty of form can ennoble vice, but goodness and virtue, although extraneous attractions may serve to commend them more readily to the favor of men, shine by their own light, and win the admiration and esteem of the wise and good, nay, often command the respect of the corrupt and vicious, even though they present themselves in the homeliest guise.

The poet, then, has no right to plead the perfection of artistic skill as a justification of the debasing and demoralizing tendency of his productions: he has no right to debauch the public mind, to corrupt the moral sense of mankind, and then come forward, and attempt to vindicate his fiendlike achievements, on the ground that they have been accomplished with all the matchless ingenuity, and skill, and power, that genius could inspire. The poet's great mission is to instruct mankind; to exalt, to beautify, to ennoble human life. He must unfold to men's minds the inward and more mysterious life and relations of nature, animate and inanimate, in the most sublime and magnificent, in the most minute and delicate objects of this glorious creation. He must arouse, and guide man's mind to the perception of the more hidden and spiritual meanings of this

his wonderfully varied life on earth. He must give sweetly gentle, or mightily gushing utterance, to the kindliest affections and sympathies, or the loftiest aspirations, the purest desires, the holiest hopes of the human soul. He must teach his fellow-man to hear the voice of infinite power, wisdom, and goodness, as it speaks to every attentive ear in the language of universal nature; and to trace the operations of infinite justice, guided by unerring wisdom, tempered by boundless benevolence, in the dealings of Providence with individual and social man. He must aim to render truth lovely and attractive, and to set forth virtue in all her native charms and winning graces; and to portray the unvarnished and ungilded deformity of vice, only that it may be abhorred, both in its inward nature, and its outward manifestations. A vates in a higher and better sense than the ancients knew, he should lead onward and upward his race to increasing admiration, reverence and love for Him that sitteth on the throne of the universe, to more devoted attachment and allegiance to Him who tabernacled among men, full of grace and truth. And to the prosecution and attainment of these great and glorious ends he must bend all the powers of his genius, and apply all the discoveries of science, and direct all the contrivance and skill of art. It matters little how lavish he be of the adornments of his noble art, if only they be employed to render what is beautiful, sublime, and glorious, more appreciable and attractive, more lovely and delightful to man, or that which is mean and vile, an object of deeper horror and disgust.

We shall conclude this statement of what we deem essential to poetry, with what Dr. Johnson beautifully says, in his Rasselas, concerning its instrumentalities "In a poet no kind of knowledge and adornments. is to be overlooked. To a poet nothing can be use-Whatever is beautiful, and whatever is dreadful, must be familiar to his imagination. He must be conversant with all that is awfully vast or elegantly little. The plants of the garden, the animals of the wood, the minerals of the earth, the meteors of the sky, must all concur to store his mind with inexhaustible variety; for every idea is useful for the enforcement or decoration of religious truth; and he who knows most will have most power of diversifying his scenes, and of gratifying his readers with remote allusion and unexpected instruction." Now, if it be conceded that the views which we have here advanced, and which, we cannot but believe, coincide with those of the great moralist and poet whom we have just quoted, are correct and just, it will not be difficult to decide on the respective claims of Schiller and of Goethe, to the admiration and gratitude of mankind.

Thus much must be acknowledged, at the outset, that in the views just expressed we have, for ourselves, entirely renounced that stand-point from which the majority of critics, and among them Thomas Carlyle, who have found every thing to admire and applaud, and nothing to censure and condemn, in Goethe, have viewed that poet. Those men, obviously, consider him solely

as an artist, and cannot, if they would, ascribe to him any higher purpose than the attainment of the utmost artistic excellence. Carlyle, indeed, ventures to talk of his ethics, and his religious belief; of his moral and religious character; but his lucubrations on this subject are so replete with that flippant latitudinarianism, that looserobed, slipshod, all-justifying charity, which have found such general favor among the literary men of our day, as to disgust all sober-minded men, to whom morality and religion are words of deepest and holiest meaning. For ourselves, we know of neither morality nor religion, other than the sacred Scriptures teach; and what is not derived from and conformed to this divine standard, we most explicitly repudiate. With the heathen poets of classic antiquity we have here nothing to do; although, when we consider the light which they had, the piety and morality of many of them are immeasurably superior to those of many, who flourished within the last two centuries. We are speaking of a poet, who wrote among, and for, a people professedly Christian, and who has exerted, and continues to exert, a boundless influence not only on the public mind of Germany, but of other enlightened nations. And our present inquiry is, what is the nature of this influence? On its religious aspect we intend to be brief. We decidedly take the ground that the poet, who either entirely ignores the volume of inspiration, or treats its great doctrines, and its exalted characters with disrespect, and even perverts and distorts them, that they may harmonize with his philosophic notions, and his pliant ethics, cannot be esteemed a Christian poet, and that his influence on the religious character of the community is, as far as it goes, a mischievous one. But, if Goethe explicitly denied the divine inspiration of the Scriptures, viewing them as the repeatedly revised productions of erring men, and summarily rejecting, as apocryphal, whatever in them he could not perfectly understand or approve; if he represented their fundamental doctrines as sectarian jargon, or dismissed them, authoritatively, as absurdities; if he repulsed, even in his old age, every effort of faithful friendship to induce him to give the greatest of all subjects his serious consideration, with either silent contempt, or a biting epigram; if he publicly declared that religious books were productive of illiberal opinions concerning human and divine things, and only worried him; and if, lastly, he substitutes for the great body of divinity contained in the sacred volume, a rude conglomeration of the transcendental and the practical, which he styles the ethnical and the philosophical religions, "for the former of which the pictures have been composed from the Old Testament, for the latter from the New;" if all this is unquestionably true of Goethe, in what sense can we regard him as a Christian poet? truth, undoubtedly, is, that Goethe, like so many learned men of our age, was a pantheist; and as it was his deliberately announced opinion, that "religion, among other moral influences, rules only the surface of civil society," so he, quite consistently, gave himself no farther concern about its doctrines or its duties. For ourselves, we would rather encounter the frivolous drollery of Bürger, and the daring impiety of Byron, than the sardonic sneer, the haughty condescension, and the self-complacent smirk of Goethe, when he deals with sacred subjects.

On his poetic genius, in general, we shall not dwell at any length, as it is our main object to exhibit the influence which his life and writings are calculated to exert on society. We have not the slightest inclination to deny that Goethe possessed extraordinary poetic talent. was gifted with nearly every requisite to form a great poet. With the most profound, clear, and comprehensive perception of the poetical phases of nature and of human life, of the material available for poetic representation. inherent in whatever objects, or scenes, or social developments met his observation; with an imagination of inexhaustible wealth, and a fancy of boundless fertility, vast in its breadth, though by no means in its upward tendencies; with an intuitive recognition of secret sympathies, and of concealed connections, between objects and manifestations seemingly wholly dissimilar; with a calm judgment, a severely correct taste, which enabled him to arrange in harmonizing groups poetic elements, that to many would appear discordant and antagonistic; and with a discrimination, which seldom failed to detect whatever was purely prosaic and intractable; with a cautious coolness, which does not lose its equilibrium even in stormy scenes of excitement, he combines a skill of

representation, a command of language, an easy flow of style, unrivalled in its simple beauty and its calm repose, a power over all the various forms of poetic representation, perhaps never excelled. Viewing him merely as a poet, it seems to us that his chief defect is, that he is too unimpassioned; he has no enthusiasm, no fire; he appears every where as the unconcerned, shrewd observer, speculating in the poetic material of every nation under the sun, himself unmoved by the emotions to which he gives utterance, or the stirring scenes which he portrays;—excepting always when his subjects are sensual, licentious, and obscene:-for in such he seems to have taken the most intense delight, introducing them on every convenient occasion; or ever and anon making occasion for them, to gratify the vile propensities of his impure soul.

It is with sorrow that we say such bitter things of a poet, whose extraordinary gifts might have made him the greatest benefactor of his age. But, as we have already said, we are not singular in our opinion of Goethe. Among the numerous writers, who have fearlessly exposed the corrupt character, and the demoralizing tendency of his writings, the most recent, and perhaps the most discriminating and just in his unsparing severity, is the distinguished German critic, Wolfgang Menzel; and to his profound, elaborate, and brilliant work on German literature, we refer those who would see Goethe's poetic character drawn, in all its variety of feature and expression, by a master hand.

Under different circumstances we might consider it a duty to show, in detail, that we have not unadvisedly and unjustly charged Goethe with an intense predilection for the impure, the licentious, and obscene, in thought and imagination, in principle and life. But our hearers need not fear, that, while we condemn, we shall shock their taste or modesty, by retailing what we censure. We shall neither specify nor analyze, but merely indicate localities. Goethe's lyrics, epics, ballads, and other minor poems, are comparatively free from the moral blemishes, which so often startle and offend the reader of his writings, though even here they are sufficiently abundant. It is chiefly in his novels, his dramatic pieces, and even in his travels, that the pruriency of his imagination, and the utter corruptness of his heart, are manifested. Distinguished as these productions are for artistic excellence, and elegance of style, they either present frequent and gross offences against common decency and morality, or entire works set at defiance every thing like correct principle, and cast off all respect for those lovely virtues, those sacred duties, whose strict observance is all-essential to human life, if it is to be, we shall not say beautiful and pure and holy, but barely human, and which the Creator has constituted the very foundation, not only of the happiness, but of the very existence of domestic and social life. We have been much gratified to find, that on this subject Menzel, in his profound criticism on Goethe, has expressed, often in almost our own words, the same views which we for-

merly ourselves made public. And, in order to afford our opinions the countenance of such high German authority, we shall now, in preference to any minute discussion of our own, quote a few passages from the work of Menzel. We shall merely say that to us his Faust, which is universally regarded as Goethe's greatest work, appears to be an infamous canonization of the genius of wickedness, in the person of Dr. Faust. The great and grave charge which we have often felt constrained to urge against Goethe, is not only that his morality is baseless, hollow, and spurious; not only, that corrupt principle, audacious licentiousness, and unbridled libertinism are rife in his writings, but, that so far from any where expressing any reprehension and detestation of such vices, he revels in their exhibition with the most intense relish; and that he ever seeks to throw around his vicious and wicked characters all that grace, elegance, and fascination, with which poetic genius ought to invest only what is in itself beautiful and good. The vicious and the vile are his favorite heroes. That such a delineation of such characters was simply the result of Goethe's own character, all who know how disgusting was his own private life, will admit; and hence it is distinctly and broadly asserted by Menzel. A very few citations\* from that critic must suffice. "Talent," says he, "is universal by its nature, and must prove itself so by the greatest variety of applications. There is nothing in the world to which

<sup>\*</sup> We quote from Prof. C. C. Felton's admirable translation of Menzel's German Literature.

talent cannot give a poetical coloring. The musician very justly affirmed that every thing could be set to music, even a list of names. A poet of talent can perform equal wonders with language. Hence, also, Goethe was so many-sided. He could make every thing, even the smallest and meanest, delightful by the magic of his representation.

"Here, however, we strike upon the first great sin of the poetry of Goethe. Art must be like an enlightened religion, that makes only what is really sublime, noble, and pure, what is really godlike, the object of worship; it must not resemble a whimsical Fetichism, which turns the little, the vulgar, and the obscene, every thing, in short, into a vehicle of adoration, into an idol. The form must be proportioned, and congenial to the subject. Comic poetry alone is permitted, and only for the sak e of comic effect, to travesty what is sublime, and to distinguish a vulgar subject with a grotesque elevation. On the other hand, every seriously intended sentimental embellishment of vulgarity, by means of a pathetic dress, is wholly inadmissible. But Goethe was the first to delineate feeble and infamous characters as interesting, amiable, and even sublime, and to excite a sympathy for the conceited Werther, the mean-spirited worthless Clavigo, the effeminate and coquettish Wilhelm Meister, the sentimental Don Juan Faust, as if these were really the ideals of a manly soul. Since this example was set, German poetry has been overrun with weaklings and scoundrels who pass for heroes.

"To this highly unpoetical difference between the beautifying form and the ugly substance belongs also the manner, which had its origin with Goethe, of representing common, vulgar, and little matters, or things that are absolutely dry, prosaic, and tedious, by means of an affected air of importance, as full of meaning, and captivating to the senses. I will here only allude to the Toilet of the Man of Forty Years.' Goethe was fond of mystifying his readers by such means, and of putting them, as it were, to the proof how much they could bear without grumbling.

"Beautiful nature is the only object, the imitation of which by the serious poet pleases us, and deformed nature ought to be exclusively the subject of comic and humorous poetry; but Goethe staked his whole reputation upon making deformed nature, with all seriousuess, pass for beautiful, by the aid of his powers of representation; and we need only read the work written by Falk, on Goethe's life, or the Tame Xenia and aphorisms of Goethe, and some passages of his 'Faust,' to be convinced what diabolical fun his readers made him, when they allowed themselves to be so easily duped, and were rapt into wondering admiration and reverence, if Goethe mysteriously thrust out his tongue, twisted his features into a grimace at the highly respectable assembly, and, like Mephistophiles, made an indecent gesture.

"Nothing characterizes him better than the poem with which the Musen Almanach of 1833 was opened. He there insults his senseless worshippers by a strain of coarseness and indecency which is too vile to be repeated here. To this length of impudence Goethe ventured to go with the German people."—Vol. III. pp. 30-32.

In another place the same writer says: "Even Plato reprobates, with severe earnestness, the desecration of poetry by laying open unnatural lusts. He reproaches Hesiod and Homer for relating so many obscene and disgusting things of the gods. He says with perfect truth, 'Even if such things exist in nature, they ought not to be related in the hearing of young people, but should be silently passed over, more than any thing else whatever. If a necessity should ever occur to speak of them, these things must be heard not otherwise than as mysteries, by as few as possible, who should have brought beforehand for sacrifice, not a miserable pig. but some great and costly offering, to the end that as few as possible may have an opportunity of hearing about such matters.' It is true that the mysterious affinity of choice, the principle of conjugal infidelity,-it is true that licentious enjoyments, such as are described in 'Stella,'-really occur in nature, but they are excrescences; and we should not allow ourselves to be deceived about nature, or rather about the nature of these things, by a captivating poetical embellishment, by confounding them with the most sacred feelings of pure love; for, as Plato proceeds to say, 'No one is willing to admit a lie into the noblest part of himself, and with respect to the highest things.'

"We have yet to speak of the cruelty which accom-

panies refined pleasures. Goethe has a predilection for painting human weaknesses and prejudices, and feasts upon the sufferings that have their origin there. It is so with 'Werther,' 'Clavigo,' 'Tasso,' 'The Natural Daughter,' 'Elective Affinities,' and others. The cruel pleasure consists in this, that the poet amuses himself with crimes and sufferings, and makes not the least atonement for them whatever. This cruelty oftentimes seems aimless, often merely involuntary, as the consequence of the indifference with which the poet contemplated the world. The calmness and clearness with which Goethe draws his pictures, look frequently like perfect indifference, and not like the godlike repose which springs from the fullness of the idea. It has the effect, therefore, of the lifeless laws of nature, and not of the inward satisfaction of the soul. Hence Goethe offers so many discords which have no solution."-Vol. III. pp. 43-45.

Many other striking passages might be cited from Menzel, but we are already trespassing on the patience of our hearers, and we must bring this part of our discussion to a close. We shall abstain from all remarks on his own life, which, as we have good reason to assert, was positively infamous. Nor can we dwell on other objectionable features of his character, either negatively or positively displayed in his writings: on his utter heartlessness, his profound egotism, his superlative vanity, his supreme and contemptible selfishness, his self-exaltation and self-worship, his aristocratic hauteur and insolence, his languid effeminacy. To one most bitter reproach he

lies open,—an utter want of patriotism, which led him to maintain a cold, stiff, silent reserve, at a time when his country was trodden into the dust by the foreign invader and oppressor, when the whole great heart of Germany was swelling and bursting with wounded pride, nationality, resentment, and ardent aspirations for the recovery of freedom; when the whole land resounded with the voice of the noble and the brave, with the tramp and thunder of armies, and the indignant strains of patriotic poets. Amid the convulsions that shook Germany from the Rhine to the Vistula, the voice of her first poet was not heard. It was heard only in feeble and drivelling commonplaces, when the storm was overpast.\*

Had Goethe realized the exalted and momentous nature of the poet's office and vocation, how great and glorious might he shine on the literary firmament, revolving among orbs of like magnitude and splendor, around the sun of truth and wisdom; but now, how dark and sinister is his aspect, how lawless his orbit, how malign his influence!

We gladly turn from this contemplation, to gaze awhile at another luminary of a far purer and brighter light.

Schiller was not made, as Goethe in a great measure was, by outward circumstances and influences, but his genius developed itself, and struggled upward to the commanding position which it attained, in spite of

<sup>\*</sup> See Note at the end.

circumstances the most depressing, of influences the most adverse. He was not, as Goethe often was, an imitator, but he chose his own ground; evolved, by the independent exertion of the gifts and strength that were given him, his peculiar poetic characteristics, his own artistic principles and excellences; and his very first and youthful appearance before the public was a stern, though rash and ill-judged, antagonism to existing tendencies. Looking at the whole man, as he presents himself in his life and writings, he was one of the noblest and brightest appearances in the literary world. The sins of Goethe can in no wise be laid at his door. Modest, unassuming, and retiring, he arrogated no lofty and insolent airs, paraded no egotistical self-worship, nor ever usurped an overbearing dictatorship over the republic of letters. Animated by an ardent love of truth, and of virtue, and of his race, he was ever an earnest man, pursuing, with steadfast purpose, the noble and the true. He was never guilty of levity or frivolity; for this he had too much self-respect, too serious a regard for the sacredness of virtue, too profound a conviction of the grave significance of human life and human relations. His own life had for him too deep a meaning, that he should ever have wasted his time and strength on capricious trifling, or in impertinent frivolity. With intense ardor, and indefatigable industry he studied the great principles of his noble art; and strove, with sleepless activity, to attain the highest excellence in their application, in the production of imperishable

works. It is true that, considered as an artist, Schiller was inferior to Goethe. He had not the same command of material, nor the same ready skill in arrangement and combination. His prose has not the easy flow, the magic melody of Goethe's; it is throughout more elaborate and ambitious, perhaps too uniformly majestic and stately, but, at the same time, decidedly more correct, and, in general, admirably adapted to the important subjects of which he treats, full of life, and vigor, and idiomatic nerve, abounding in great thoughts, striking comparisons, and happy metaphors. But he ever had a purpose beyond the perfection of art, greater than the attainment of mere literary fame. He sought to instruct, to ennoble, and to elevate mankind. His aim was, to make the beautiful, whether in nature, or in humanity, more attractive; to awaken admiration of the powerful and sublime; to set forth the influence of the mightiest affections and passions that rule the heart of man; to portray earnest men and women, characters full of energy, whether of vice and wickedness, of bold and ruthless ambition, of dark and remorseless tyranny, of gloomy and bitter despair; or of disinterested friendship, of true and self-devoting love, of single-minded philanthropy, of pure and fervent patriotism, of unshrinking loyalty to human rights, and liberty, and happiness. He aims to move deeply and strongly, but always in the right direction. He is always serious, and desires that you should be so. The love of the beautiful, and lofty, and virtuous, the abhorrence of meanness, and

frivolity, and vice, which fill his soul, he aims to excite and cherish in his reader. He never sinks into the apologist of vulgarity, and baseness, and crime. He never seduces us into admiration of vicious characters, never prostitutes his poetic powers to invest them with spurious attractions, never condescends to sophistry to palliate their unhallowed deeds; he never leaves us any choice but to admire and love his purer, nobler, and better creations. The brilliant and fascinating princess Eboli never wins our sympathy or esteem; the gloomy but majestic Wallenstein, however much we may admire his grandeur, never gains our applause; the bigoted and malignant Philip commands our utmost detestation; Franz von Moor excites our deepest abhorrence, and his unhappy brother Karl, though we commiserate his misfortunes, never tempts us to approve his crimes; and on the other hand, the generous and high-minded Marquis Posa, that beau-ideal of a patriot and philanthropist; the sturdy and stalwart Tell; the heroic Max Piccolomini, whose manly rectitude would not yield to the strongest temptation; the artless, confiding, but strongminded Thekla, whose inflexible regard for the right and good, leads her to sacrifice to duty even her pure and ardent love; the maid of Orleans, strong and sublime in her heroic enthusiasm, are all objects that invite our liveliest admiration, our warmest sympathy, our sincerest respect and esteem. Whether great in misfortune, or great in power and prosperity, they are truthful embodiments of a genuine and exalted humanity, and

as such they claim from us the exercise of every truly human sympathy and affection.

Let it be remembered that it is not our object to defend either of these celebrated men; but that we simply intend to compare their respective literary merits, and to attempt a comparative estimate of their moral character, but especially of that influence which their writings are respectively calculated to exert on the religious opinions, and the morals of the community. And, therefore, as we have spoken of Goethe's religious opinions and character, we must not omit this point in our estimate of Schiller. Unlike his celebrated contemporary in this, as in other respects, he gave to this all-important subject his most serious attention. His childhood was passed in a pious home, and the influence of his early education never faded from his heart, however deeply his mind was afterwards imbued with error. Unfortunately, he early became involved in the mazes of a skeptical and false philosophy, and in the prosecution of his philosophic speculations he struggled manfully and anxiously for truthful, solid, and firm convictions; but he never reached a satisfactory result. Schiller lost his faith and his hope, and doubtless remained a skeptic to the end of his days. As this philosophy exalts human reason into a judge of revelation, so Schiller, in treating of Scriptural subjects, boldly assumed that the sacred writings are uninspired, the work of erring mortals alone. We do not recollect that he says so, but he simply takes it for granted, and deals with Scripture

accordingly. He never shrugs his shoulders, or laughs in his sleeve, or sneers, and then again prates, in the language of mysticism, about religious experiences, as Goethe often does, but betakes himself, with all sober seriousness, to the setting forth of his own views, on the establishment and elucidation of which he bestows a good deal of elaborate reasoning, and no less imaginative surmise, and of wild conjecture. Schiller has written but two treatises on subjects, with reference to which we have no sources of information except the Mosaic records: and of these papers Carlyle speaks in a language of approval and admiration, which is to us quite unaccountable, when we consider what he has elsewhere written of men whose soundness in doctrine, and lofty consistency in practice, have never been open to question. Schiller loved the truth and sought it, and he wrote what, doubtless, he conceived to be true; but it would be difficult to point out any where a more deplorable exhibition of the result at which a mind will arrive, which inclines to philosophic speculation and utterly rejects the sure foundation of faith, and substitutes its own supposed discoveries for the teachings of infinite intelligence and wisdom. Besides the dissertations here spoken of, we recollect but two other pieces, and these are poems, in which Schiller very strongly displays the same spirit, but in an entirely different manner, with respect to the truths of revealed religion. His mind was deeply, violently agitated by that greatest of all inquiries that can employ the human intellect, but we do not believe

that, amid the rolling billows of skepticism, he ever reached the rock of faith, or found safe moorings for the anchor of his hope. As regards the influence upon others of the productions which we have had in view, we doubt whether it ever has been, or ever will be, extensive or deep.

If we consider, in the next place, the poetic genius of Schiller in its entire manifestation, we cannot but admit that it was not as comprehensive or universal as Goethe's; but in the sphere in which he lived and wrought, it far surpassed, in piercing vision, in depth and fervor of feeling, in power of utterance, that of his supercilious friend. He did not diffuse his energies over so large a surface as Goethe, but he dug vastly deeper, and built incomparably higher. Strength and splendor are the characteristics of his imagination. He penetrated into the hidden depths of the human heart, and rent away the veil that often hides human character; and he brought forth what is pure and good in men, that he might commend it to the esteem, and love, and imitation of the world, and dragged their corruptions and vices to the light, that he might loudly proclaim his abhorrence, and speak to the conscience his stern rebuke, and his earnest warning. And here we see the effect of his early training, which inspired him with a profound reverence and love of Christian virtue: for, although he stood on false grounds of belief, his morality is obviously based on principles of Christian ethics. So steadfast was his purpose to exert a salutary influence on society,

that when the public misapprehended the design of his novel, "The Ghostseer," conceiving it intended only to excite surprise and terror, he threw it aside and never resumed it, so that we have it in an unfinished state.

Although we admit that Schiller's genius had not the universality of Goethe's, it would be doing him great injustice if we were to represent his mental character as, in any sense, inferior, or the empire of his mind as at all contracted. He was a man of great and varied learning; his mind was of the highest order, and of rich and many-sided culture. The difference between him and Goethe is striking. While the latter seems at home every where, and handling, with plastic skill, any and every subject that presents itself, and often, indeed, throwing away his skill on subjects purely indifferent and trifling, or even contemptible, Schiller is distinguished for prompt sagacity to discern, and consummate ability to embody the beautiful and the good; for a vastness of power to grapple with all things great, and noble, and strong, and to subdue them into willing subserviency to the exalted purposes of his poetic genius. We may liken Goethe to the botanist, who roves over the whole face of the earth, and gathers into his garden trees and plants of every sort, the beautiful and the uncomely, the fruitful and the useless, the sweet and the nauseous, the salutary and the poisonous, arranging them, with admirable art, in beautiful groups, and in strikingly contrastive juxtaposition, but leaving the thoughtless and unheeding wanderer in its mazes, unguarded

and unwarned to shun the hurtful odor of these plants, to abstain from the death-bearing poison of those trees; while Schiller resembles the horticulturist, who no less assiduously searches out the floral riches of the globe, but selects only those productions of nature which are distinguished for their lofty growth, their potent energy, their attractive beauty, or their inviting sweetness, transferring them to his magnificent park, his garden disposed in gleaming terraces and fresh with gushing fountains, and his elegant greenhouse, arranging all in beauteous order and harmony, and labelling every noxious tree, and shrub, and plant, to warn the unwary to avoid their touch, to flee their noxious odors and their pestiferous fruits. Schiller's poetry is the worthy exponent of deep and intense feeling; of lofty principle and energetic purpose; of strong volition and of vigorous action; of patient endurance and of calm submission; of mighty motive and of earnest life whether good or evil, and sometimes of dark and dismal despair; in a word, of human nature in its most exalted and beautiful, or in its strongest and sternest manifestations. But his aim always is to instruct, and warn, and benefit mankind, to beautify and ennoble human life. And the character of his genius is profoundness, strength, boldness, a perfectly balanced harmony of force, and withal, a full and gushing ardor of youth that never cools or flags. And thus, while Goethe has been the "lion of coteries," and the idol of a learned sect, Schiller has been the favorite of the people, of true men and women from

the throne to the cottage; for all found in his writings the forcible utterance of the feelings and aspirations that dwell in every human heart.

Schiller gloried in ideal contemplations, and in the creation of great and noble ideal characters. Goethe was no more capable of conceiving and bringing out such characters as Schiller's lofty and glorious Posa, or his ardent and heroic maid of Orleans, or his chivalrous and high-souled Max-Piccolomini, or his pure, generous, self-forgetting Thekla, than he was of achieving the Pallas Parthenos of Phidias, or one of Raphael's Madonnas. Some have found fault with Schiller's poetry, because, as they say, there is in it too much philosophy, and too much morality. These complaints are frequently raised by the impure admirers of Goethe's meretricious muse; they deprecate Schiller's mighty influence on the literature and character of his nation; they would have unrestrained license to revel in impure indulgences, under the potent patronage of Goethe, whom, as Menzel declares, Schlegel even presumed to call a god; and "hinc illæ lachrymæ." What has thus been made a matter of reproach, we gratefully accept as the result of Schiller's clear and strong apprehension of the greatness and sacredness of the poet's province. He has never pandered to vicious appetite; he has ever done homage to purity and virtue. What gives him his strongest claim to the admiration and gratitude of mankind is his earnest spirit; his earnest warfare against tyranny, wrong-doing, wickedness, and

corruption; his earnest vindication and assertion of human rights and liberty; his earnest advocacy of right, of true nobleness, and of rigid virtue. We have said that his love of truth was intense, his pursuit of it ardent and unceasing. In his uninterruptedly advancing self-culture, he strove to realize a lofty and glorious ideal. And it was his intense application to this great object, his sleepless efforts in the expansion, and culture, and enrichment of his powerful mind, that so speedily wore out his feeble frame, and consigned him to an early grave, when he was yet far short of the exalted aim which he had proposed to himself. And with reference to this trait of his character and life, Goethe has beautifully said:

"Er wendete die Blüthe höchsten Strebens, Das Leben selbst, an dieses Bild des Lebens."

And we need only add, that, in accordance with his exalted principles of thought and action, his life, his personal character, was all that is pure, and noble, and estimable; distinguished for dignified simplicity, amiable gentleness, modest strength, unswerving integrity, and diffusive benevolence. Though we lament the errors of Schiller the philosopher, and deplore that he never penetrated into the shrine of holiest truth, who can but admire Schiller the man, the poet of honor and of virtue, the faithful and powerful asserter of the rights, the duties, the interests of mankind?

Gilfillan says, in a recent production: "Another security for the future triumphs of Poetry is to be found

in the spread of the Earnest Spirit. That such a spirit is coming over the age, men feel as by a general and irresistible intuition. There are, besides, many distinct evidences, and in nothing more so than in the present state of Poetry. Its clouds, long so light and gay, are rapidly charging with thunder, and from that black orchestra, when completely filled, what tones of power and music may be expected!" We believe that this is true, and we hail the omen with joyful expectation. But that, at a time when feeble drivelling, or shameless frivolity, or unblushing libertinism were rife in European literature, Schiller took the lead in this purifying and reforming movement, and first sounded the trumpet to summon the poets of Christendom to aid him in this magnificent concert, and that not from accident, or calculation, and expediency, but because his strong and noble spirit disdained all other work or companionship, this is the greatest glory of his imperishable name.

#### NOTES.

- Page 2. For various reasons the writer deems it necessary to state, that he has never seen any unfavorable critique on Goethe's works, except Menzel's: but that there has been in Germany, much and severe censure of his character, and the tendency of his writings, appears abundantly from the bitter complaints and the indignant rejoinders of his worshippers.
- To the fact that Goethe lies open to this reproach, the writer's attention was, many years ago, directed by a friend and distinguished German scholar. Having afterwards found the accusation broadly made and satisfactorily sustained, by Menzel, he proceeded to strengthen his conviction of its justness, and sought, in vain, to discover in any of Goethe's writings, a spark of true philanthropy, or genuine patriotism. But to this charge, the accomplished American translator of Menzel's German Literature replies, in his preface, as follows: "The example he set of devotion to all the interests of civilization,-of an industry that never tired,-of a watchfulness that never slumbered, -- in the regions of art, and poetry, and science, -ought to be received as some compensation for the indifference he is accused of having shown towards what are called the great political interests of the world; for it may well be a question to the reflecting man, whether he cannot minister more successfully to the happiness of the race by recalling their thoughts to the humanizing influence of letters and art, than by plunging headlong into every political controversy which agitates his age." This, and more to the same effect, is doubtless, on the whole, true. We would, however, venture respect-

fully to say in reply, that, while the poet is assuredly not to emulate Sir Matthew Meddle, in perpetually interfering in affairs that do not concern him, we can see no reason why he should, on the other hand, be a Rip Van Winkle, or even a Fontenelle, unconscious of aught passing around him, equally indifferent whether the world be going backward or forward, in prosperous repose, or distracted by tumults, or groaning under oppression. And though it be, and is admitted, that in the ordinary course of affairs the poet should not be found mingling and engaging in the conflicts and the turmoil of the political world, yet circumstances certainly sometimes arise, in which none but drowsy drones, or mere plodding book-worms, or selfish sycophants, can remain silent and inactive; and we do think that the condition, the sufferings of Germany, arising from the wars of Napoleon, were so extraordinary, so highly calculated to rouse every manly and patriotic spirit, that we cannot conceive how any man, not destitute of every noble feeling, of every generous sympathy, could refrain from the utterance of intense indignation,-from the manifestation of the most devoted attachment to the interests of his bleeding country. But, from a selfish voluptuary like Goethe this was not to be expected. The same dispensation which remits to the poet the debt of patriotism, nay excludes him from all interest and participation in his country's affairs, would, of course, embrace all men devoted to letters, or the pursuit of science. And then it should have been said to many, who, in past days, exerted a most salutary influence on public affairs: "You have gone beyond your appropriate sphere,--you must confine yourselves to the seclusion and the occupations of your study." But, not to notice more recent cases, was Franklin less a philosopher-were Davies, and Witherspoon, and Dwight, less reverend and useful divines, because they manifested a deep and active interest in the welfare of this nation, and the success of our great revolution ?

"Rectius vives, Licini, neque altum
Semper urguendo, neque, dum procellas
Cautus horrescis, nimium premendo
Litus iniquum."
HOR. Carm. x. lib. ii.





# Antritts-Rede

in der

# Kapelle des Columbia College

am 7. März 1848,

gehalten von

S. J. Schmibt, M. A., Gebhard-Professor ber beutichen Sprache und Literatur.

ἀμέζαι δ'ἐπίλοιποι μάζτυζες σοφώταποι. *Pind*. Ol. I. 32, sq. *Böckh*.

Auf Befehl der Curatoren gedruckt.

New - Pork:

Gedruckt bei H. Ludwig u. Co., Mro. 70 Befey=Straße.

1848.



#### Dorwort.

Die hier folgende Rede wurde vor einem durchgängig eng= lischrebenden Auditorium gehalten, also ursprünglich in englischer Sprache abgefaßt. Einen Monat später beschlossen die Guratoren des Columbia College, dieselbe in Druck erscheinen zu laffen, und forderten zugleich den Verfasser, ihm völlig unver= muthet, auf, eine beutsche llebersetzung berselben auszufertigen. Dieses Ausuchen glaubte er nicht ablehnen zu dürfen. wurde ihm aber fehr bald deutlich, wie schwierig es oft sei, seine eigenen Gebanken aus einer Sprache in eine andere zu über= tragen. Daß die hier ausgesprochenen Ausichten überall Beifall finden werden, das läßt er sich nicht in ben Sinn kommen. Wenn aber, in Betracht ber Sprache, Diese Arbeit oft fteif und unbeholfen ansgefallen ift, so muß er, in dieser Beziehung, um Nachsicht bitten, schon deshalb, weil dies blos eine Uebersetzung ift, sobann aber auch, weil es zu größerer Umsicht und Sorgfalt bei der Ausarbeitung an Zeit gebrach, indem es mit der Ablieferung Gile hatte.

Er fügt nur noch hinzu daß, obwohl er in seinem Urtheile über Göthe mehrmals darauf hinweist, daß dieser Dichter auch in Deutschland oft sehr bitteren, aber gerechten Tadel eingeerntet, ihm von den vielen ungünstigen Rezensionen, mit Ausnahme Menzels, niemals auch nur eine zu Gesichte gekommen: er kennt dergleichen nur aus den Jeremiaden und Schmähschriften, die von Göthes Anbetern hervorgegangen sind.



### Antritts - Rede.

Judem ich heute das Amt antrete, welches man mir an dieser Auftalt anvertraut hat, ift es mir zur Obliegenheit geworben, por dieser geehrten Versammlung, über irgend einen Gegenstand, ber auf das mir angewiesene Lehrfach Beziehung hat, eine Rede zu halten. Um dieser Pflicht auf die zweckmäßigste Weise nach= zukommen, erwählte ich ben ersten, ben besten Gegenstand, eine vergleichende Charafteristif, in versönlicher, sowohl als literarischer Beziehung, der beiden Männer, in deren Geisteserzengnissen die beutsche Dichtfunst sich zur herrlichen Blüthe entfaltet hat; ber beiden Männer, die ihr Vaterland als die würdigsten Priester der beutschen Muse feiert. Es versteht sich, daß von Schiller und Göthe die Rede ift. Sabe ich nun hiemit den Gegenstand gegen= wärtiger Rede angedeutet, so muß ich zugleich erflären, daß ich mir, bei ber Wahl besselben, ber Schwierigkeiten und ber unan= genehmen Rücksichten, die bei der Behandlung deffelben in Betracht kommen, wohl bewußt war; denn ich erkenne aufs dentlichste, daß die Ansichten, die ich anssprechen werde, in unauß= aleichbarem Conflitte stehen mit der sehr allgemein verbreiteten Ansicht, mit dem fast einstimmigen Urtheil deutscher und auch auswärtiger Runstrichter und Schriftner, die Göthe an die Spitze aller deutschen Dichter stellen und ihn als unvergleichlich in seiner berrlichen Kunft, ja als in berselben unerreichbar schildern und lobpreisen. — Es dürfte wohl nicht unpassend sein, hier noch zu bemerken, daß diese meine Ausichten feineswegs neuerworbene find; feit langen Jahren festgehalten, befestigen sie sich je mehr und mehr in Folge genauerer Bekanntschaft mit Göthe's Schriften, und sind sie in einer literarischen Zeitschrift veröffentlicht worden, lange ehe mir das Vergnügen zu Theil ward, in W. Menzels vortrefflichem Werke über die deutsche Literatur, gang ähnliche mit fräftigen Worten ausgesprochen, und mit schlagenben Beweisen belegt zu sehen. Und ich darf wohl, um noch bestimmter den Vorwurf zurückzuweisen, als wolle ich flüger sein als Andere, darauf hindeuten, daß ja im deutschen Vaterlande selbst viele aufgeslärte, verständige und rechtschaffene Männer gleich von vorne herein ernstlich ihre Stimme erhoben wider die übertriebenen Forderungen, die zu Göthe's Gunsten von seinen ummäßigen Bewunderern sind aufgestellt worden, deren Viele ihn geradezn zu vergöttern sich nicht entblödet haben.

Ehe wir aber nun zur wirklichen Erörterung der besonderen Eigenschaften und zur Vergleichung der eigenthümlichen Versdienste jeuer beiden hochgeseierten Männer schreiten, müssen wir noch vorläusig die Grundsätze feststellen, nach welchen wir sie beurtheilen werden, oder, in anderen Worten, darthun, was wir zu jeder Zeit von demjenigen fordern und fordern müssen, der auf den stolzen Ruhm eines Dichters Anspruch macht. Es fragt sich also: Was ist des Poeten Sendung; was ist des Dichters Beruf?

In gewiffer Beziehung bietet das Erdenleben keine höhere Sendung bar, als die eines ächten und wahrhaft chriftlichen Dichters: feinen erhabenern Beruf als ben eines Geiftes, ber, von ber Liebe zu Gott und Menschen und zur herrlichen Natur inniaft burchbrungen, die köftliche Gabe empfangen hat, in bes Sangers sugen und hinreißenden Weisen, seinen erhabenen Erzeng= niffen Geftalt, seinen glühenden Empfindungen Sprache zu ver= leihen, und mit ergreifenden Tonen in Andern die Gedanken und Gefühle zu erwecken, die seine Seele durchschauern. - Damit foll benn freilich keineswegs gesagt sein, daß es irgend einen Bernf gäbe, der an und für sich erhabener und heiliger wäre, als der Bernf beffen, der nach allerhöchster Verordnung die Befnauiß erhalten hat, das Wort von der Verföhnung zu predigen. — Aber es ift des Dichters Bernf in Diefer Sinficht der größte, daß kein Anderer ein so umfassendes Gebiet beherrscht. Denn es wird bemienigen, der unmittelbar dem Dieufte des Beiligthums obliegt, selten ein ausgebehnter Wirkungsfreis zu Theil, und ge= wöhnlich ift er auf einen engen beschränkt; ber Dichter hingegen,

findet Zutritt und Anklang bei Allen: bei Hohen und Niedrigen, bei Klugen und Einfältigen, bei Tugendhaften und Verworfenen; zu Allen und Jedem bahnt er sich Weg; sein Wort dringt zu Allen, nicht nur seines eigenen Volkes, sondern der ganzen Menschheit; und Tausende, die dem erusten Sittenlehrer, dem entschiedenen Prediger des heilbringenden Wortes ein taubes Ohr zusehren, schwelgen im Genusse seiner hinreisenden Lieder. Wie bedeutungsvoll ist deshalb der Ausspruch jenes Dichters: "Mir ist's gleichviel, wer dem Volke Gesetz vorschreibt, wem man mir nur vergönnt, dessen Lieder zu dichten!"

Albern ift es und lächerlich, den Dichter aus dem Gebiete des Wahren und Wirklichen zu verhannen, wie schon von Vielen, ja von Dichtern selbst, geschehen ift. Es läßt sich durchaus kein haltbarer Grund angeben, weßhalb, wie fich ein englischer Schrift= fteller ausdrückt, "ber Dichter fich ber Darftellung bes Wahren und Wirklichen durchaus enthalten müßte;" und sicher hat keiner, ber solche Meinungen auszusprechen vermag, jemals bie Lieber bes Sangers in Israel, ober bie im erhabenften poetischen Geifte verfaßten Schriften ber Propheten bes alten Bundes mit Andacht "Der Dichtfunft Gebiet," faat ber fo gelesen und beherzigt. eben angezogene Schriftsteller, "ift unbegränzt; es schließt keinen Gegenstand aus, und man darf der Poesie eben so wenig Schranfen vorschreiben, als dem Denkvermögen, der Hoffnung und dem Glauben des Menschen, deren höchster Exponent und erhabenster Ausdruck fie ift; denn durch fie wird geistvoller der Beift, hoffnungsreicher die Hoffnung und andächtiger die Religion."

Der Dichter soll uns nicht nur das Große und Schreckliche, das Schöne und Gefällige auschaulich machen und dem Mindersbegabten den Genuß bereiten, den diese Eigenschaften gewähren, sondern er soll eindringen in das Wesen der Dinge, soll deren geheinmißvolle Sprache entzissern und deren tiesste Bedeutung ersgründen, und uns Kunde geben von den mannigsaltigen Angelegenheiten und Verhältnissen und dem unaufhörlichen Wechsel des meuschlichen Lebens; die Tiesen des Menschenherzens soll er durchspähen, und an's Licht fördern das Böse, das es birgt, das Gute, das es beherbergt; soll dessen niedrige Begierden und

strafbare Leidenschaften, vornehmlich aber seine reinsten Wün= fche, seine heiligsten Soffnungen beleuchten, und jedem Berlangen, jeder Koffmung, jeder Sehnsucht, die angemessene Sprache, bas bedeutungsvolle Wort verleihen. - Dem Dichter darf kein Ge= genftand zu gering ober verächtlich scheinen, und leitet die aebüh= rende Chrfurcht und Andacht seine Feder, so ist keiner so erhaben und herrlich, daß er ihn nicht besingen dürfte. Aber — und diese Forderung muß mit unerhittlicher Strenge geltend gemacht werden - aber er barf niemals solchergestalt die Farben mischen, baß Ungereimtheiten entstehen, wie sie uns Soraz in seinem Briefe an die Bisonen schildert; niemals darf er die Gegenstände, die er behandelt, in ein falsches Licht stellen. — Es sei ihm gerne vergomit, bas Gemeine und Unedle mit übertriebener Strenge zu züchtigen, dem Schlechten eine zwiefache Verwerflichkeit zuzu= schreiben, und die Sunde mit den schwärzesten Farben abzuschildern; es wird ihm gerne bewilligt, ja es wird von ihm verlangt, daß er alles Schöne, Edle und Gute mit der Grazie holder Anmuth befleide, und seine Phantasie erschöpfe, Alles Liebliche und Achtungswerthe mit fesselnden Reizen zu schmücken; aber er bleibe immer und überall der Wahrheit unwandelbar getren, und niemals trete er der wirklichen Beschaffenheit, den ein für allemal festgestellten Verhältniffen seiner Gegenstände zu nahe. Er büte sich, daß er nicht die Weisheit, die Tugend, die Menschenliebe verdächtig mache, oder gar in ein verächtliches und gehäffiges Licht stelle. Liegt es ihm an, und Mitleid gegen die Verdorbenen und Strafbaren einzuflößen, so wolle er doch deswegen ihre Ver= worfenheit und ihre Schuld nicht mit trüglichem Flitterstaate bemänteln; vor Allem aber sehe er sich vor, daß er dem Schändli= den und Lafterhaften, der Ruchlosigkeit und dem Verbrechen nicht zauberische Reize andichtet, die geeignet wären, die Unschuldigen und Unwerdorbenen zu täuschen und zu verführen, die Lüsternen und Lasterhaften zu locken, und den Gefallenen und Uebel= thätern ein Lügengewand umzuhängen.

Won der innersten Welt der Dichterseele ist hier die Rede nicht. Aber von welcher Beschaffenheit die Erzeugnisse des Dichters nun immer sein mögen, und von welcher Art die Producte, die seine schöpferische Phantasie in seines Geistes Tiefen hervorbringt, so unterlieat er doch, sobald er mit denselben vor das Bublifum tritt, den nämlichen Gesethen wie andere Künftler. Wollte ber Maler ober der Bildhauer ungüchtige Bilder und obscone Gruppen zur Schan ftellen, in der Hoffnung, fich mit bem verletten sittlichen Gefühle tugendhafter Menschen mit der Entschuldigung abzufinden, daß seine austößigen Erzeugnisse eine unvergleichliche Fertigkeit beurkunden, und als Kunstwerke untadelhaft und voll= fommen seien, so müßten wir ihm unumwunden erklären, daß der Rünftler, der uns das sittlich Sägliche und Verabschenungswür= bige burch Schönheit ber Form, burch elegante Stellung und finnreiche Haltung empfehlen will, unsern gesunden Menschenverftand und jedes eblere Gefühl beleidigt. — Des Menschen Leben hat zu hohen Werth, als daß er nur nach Unterhaltung trachten sollte, auf Rosten jeder anderen Rücksicht, jedes höheren Bedürf= niffes. Und gewiß, nur dann hat das Aeußere, das Formale ge= wichtigen Werth, wenn es jenen würdigeren und edleren Zwecken dienstbar und förderlich ift. Und deshalb irrt der Dichter gewaltig und leidet an der beflagenswertheften Berblendung, der fich ein= mal der Alusicht hingegeben hat, daß es ihm frei stehe, seine herr= lichen Gaben zu keinem andern Endzwecke zu benutzen, seine Knuftfertigkeit in keiner andern Absicht in Ausübung zu bringen, als nur seinen Zeitgenossen Unterhaltung und Beluftigung zu verschaffen, ohne ernste Ruchsicht zu nehmen auf die Berzensbildung, die dem Menschen ununterbrochen Vorschub leisten soll in seinem Streben nach ber Erfüllung ber großen und wichtigen 3wede, benen sein Leben geweiht sein foll. — Wenn es aber nun zwar ber grellste Unsim wäre, barüber hier in Abrede sein zu wollen, daß es dem Dichter unerläßliche Pflicht ift, in der Darstellungs= funft feinen erreichbaren Grad der Vortrefflichkeit unerftrebt zu laffen, und nach ber äußersten Schönheit ber Form und Clegang des Styls zu trachten, so sind dies doch immer mir untergeordnete Erforderniffe - Erforderniffe, allerdings, aber doch bloß Sulfsmittel, ben Gebanken und Empfindungen, beren Träger fie find, allenthalben eine gunftigere Aufnahme und Beachtung zu ge= minnen.

Micmals kann Schönheit der Form das Lafter veredeln; aber wenn auch ein annuthiges und reizendes Alenkere der ächten Rechtschaffenheit und Tugend ein freudigeres Willfommen unter Menschen bereiten kann, so bedürfen doch diese des fremden Lich= tes nicht; ja überall wird ihnen nicht nur die Bewunderung und die inniafte Anerkennung aller edlen Seclen, sondern oft auch die Achtung der Roben und Lafterhaften zu Theil, felbst wenn sie in der unscheinbarften Gestalt auftreten. Es kann also nichts den Dichter berechtigen, die unheilbringende, verderbliche Tendenz seiner Geiftesproducte mit seiner vollendeten Darftellungsfunft zu rechtfertigen: ihm gehört eben so wenig als anderen die Be= fuguiß, den Volksgeist zu entnerven und zu verderben, das sittliche Bewuftsein der Meuschheit zu zerrütten und zu verwüsten, und hernach, wenn wir uns über sein teuflisches Treiben beklagen, uns mit der frechen Unsflucht abzuspeisen, daß er mit unvergleichlichem Scharffinne, mit tabelloser Runftfertigkeit, mit aller Kraft feines Dichtergenies gefrevelt habe. — Es ift des Dichters erhabener Be= ruf, der Meuschheit tiefverborgene Schätze des Wiffens zu enthül-Ien; das menschliche Leben zu verschönern, zu veredeln und in jeder Beziehung zu verherrlichen. Er foll uns das innere und geheinmißvolle Wefen der belebten und der leblosen Natur entfalten, uns über verborgene Verhältuisse und Wechselwirkungen Aufschluß geben, uns die großartigsten und erhabensten, und nicht minder die schön= ften, die zierlichften, die lieblichften Erscheimungen dieser herrlichen Schöpfung aufchaulich machen. — Er foll in Allen, die fein begeistertes Bort vernehmen, den Sinn erwecken für die tiefe und beziehungsvolle Bedeutsamfeit biefes unferes wunderbar mannigfaltigen Lebens auf Erden. — Er beftrebe fich ben faufteften Meigungen, den edelften Trieben, den reinften Sympathien, fo wie auch den heiligsten Hoffnungen, der stets auf das Unwanbelbare und Ewige gerichteten Schufucht ber Menschenseele, eut= weder in sanften und sußen oder in mächtig hinreißenden Tönen, Ausdruck zu verleihen. — Er foll feine Mitpilger durch dies ge= beimnifvolle Leben aufmertfam machen auf die Stimme ber Allmacht, der unendlichen Weisheit und Liebe, die das Weltall hier fauft durchfäuselt, dort mächtig und ergreifend durchtont,

und fie anleiten in dem Entwickelungsgange des Lebens Ginzelner, des Familien=, des Volkslebens und der Weltgeschichte, dem Walten ber göttlichen Vorsehung nachzuspüren, und zu erfennen wie überall ein heiliger, von untrüglicher Weisheit geleiteter, mit mendlichem Wohlwollen verbundener Wille die Schicffale Aller und Jeder leuft und anordnet. - In der gefälligen und populären Darftellungsart des Dichters foll das Wahre dem Menschen liebenswürdig und anziehend erscheinen: die Angend, die Redlichkeit foll er uns in ihrer ungeschmälerten und eigenthümlichen Schon= heit und Berrlichfeit schildern, und bas Lafter in feiner gangen, unverstellten Verwerflichkeit darftellen, nur damit es, beibes nach seiner inneren Wesenheit und seiner thätigen Erscheinung, Ab= schen errege. - Ein Vates in höherem und befferem Sinne, als jemals die Alten ahneten, foll er burch feines Gefanges Macht das Menschenherz zu immer steigender, zu immer andächtigerer Bewunderung und Verehrung deß erheben, der als Gerrscher ber Welt in ber Sohe und im Seiligthume wohnt; er foll mit priesterlicher Sand in bemfelben nahren die heilige Flamme ber innigften Liebe zu dem eingebornen Sohne vom Bater, der unter uns wohnete voller Gnade und Wahrheit. Und will der Dichter diesen erhabenen und herrlichen Endzwecken mit glücklichem Er= folge nachftreben, fo biete er alle Rrafte feines Geiftes auf, mache fich mit den Resultaten aller wissenschaftlichen Forschung ver= trant, damit das gange Gebiet des Wiffens ihm ginsbar werde, und verabfäume feins der Hulfsmittel seiner edlen Runft. freigebig er auch immer mit bem föftlichen Schmucke feines Runft= reichthums fein mag, wir werden deshalb nicht mit ihm rechten, fo er ihn nur bagu verwendet, daß und bas Schone, Erhabene und Cole anschaulicher und anziehender, das Schlechte und Verwerfliche aber widriger und verabschenningswürdiger werde.

Wir beschließen diese flüchtige Uebersicht der Forderungen, die wir unbedingt an den Dichter machen mussen, mit folgenden treffenden Worten des Dr. Johnson über die Husseittel der Dichtennst. "Dem Dichter darf fein Gebiet des Wissens fremd sein, denn da ist nichts, das ihm nicht nützen könnte. Mit allem Schönen, mit allem Furchtbaren muß seine Einbisdungskraft

vertraut sein. Sein Geist erhebe sich zu bem unendlich Großen, übersehe aber auch nicht das zierlich Kleine. Die Pflanzen des Gartens, die Thiere des Waldes, die Gesteine des Erdreichs, die Erscheinungen der Luft müssen vereint seinen Geist mit unersschöpflichen Gütern bereichern; denn jedes geistige Besitzthum dient zur Befräftigung und Erläuterung religiöser Wahrheit; und derzenige, der sich die meisten Kenntnisse erworben hat, hat über die größte Mannigsaltigseit in der Darstellung zu gedieten, und weiß am besten den Leser mit sunreichen Anspielungen und unerwarteter Belehrung zu erfrenen †)."

Wenn uns nun unsere geneigten Zuhörer einräumen wollen, daß die hier ausgesprochenen Aussichten, welche, wie uns däucht, mit denen des großen so eben angezogenen Moralisten und Dicheters vollkommen übereinstimmen, gültig sind, so wird es keine schwierige Aufgabe sein, zu entscheiden, welcher von unseren beiden Dichtern, Schiller oder Göthe, die gegründetsten Ausprüche hat auf die Bewunderung und die Daufbarkeit der Menschheit.

Dies muß denn freilich von vorne herein zugegeben werden, daß wir, durch die hier vorgetragenen Aussichten, einen Stand= punkt eingenommen haben, der demjenigen völlig entgegengesett ift, von welchem aus die meisten Kunstrichter, und namentlich Carlyle, denen Alles was von Göthe herrührt, bewundernsund lobenswerth, nichts aber tadelnswürdig und verwerflich er= scheint, diesen Dichter beurtheilt haben. - Jene Schriftner sehen unverkennbar in Göthe nichts als den Rünftler, und fie dürfen ihm, auch mit dem besten Willen, keinen höheren 3weck beimes= seu, als den, die äußerste artistische Vollkommenheit zu erstre= ben. — Zwar will Carlyle viel von seiner Moral wissen, und von seinem religiösen Glauben; von seinem tugendhaften und frommen Wandel. Aber aus feiner Salbaberei über biefen Bunkt leuchtet so deutlich jene freche Freigeisterei, die sich in der moder= nen Literatur so anmaßend geberbet, jenes schlotternbe, schlar= fende, alles rechtfertigende Zerrbild der Liebe hervor, vor dem die Vernümftler unfers Zeitalters so andächtig das Knie beugen, daß jeber ernfte Mensch, dem Sittlichkeit und Religion Worte tieffter

<sup>+)</sup> Aus Johnson's Raffelas frei überfett.

und heiligster Bedeutung find, nur Widerwillen empfinden kann. - Wir wissen unserseits von keiner andern Moral noch Reli= gion, als der, so das Wort Gottes lehret, und wir verwerfen auf's Entschiedenste Alles, was mit diesem Wort im Widerspruch ift. Es versteht sich, daß von den heidnischen Dichtern des flassischen Alterthums hier gar nicht die Rede sein kann; aber nehmen wir ihr beschräuftes Wiffen in Betracht, fo schätzen wir ben religiösen und sittlichen Charafter Bieler berselben ungleich höher, als die lumpigen Masken, die fich schaarenweis seit den letzten zwei Jahr= hunderten inmitten driftlicher Bölkerschaften herumtummeln. — Es handelt fich hier von einem Dichter, der einem Bolke ange= hörte, und für daffelbe schrieb, welches sich boch gewiß noch zum Chriftenthum bekannte, und ber auf die Deutweise nicht allein bes beutschen Bolfes, sonbern anderer aufgeflärten Bölfer einen unermeflichen Einfluß ausübte, und noch lange äußern wird. — Und da ift es eben die Frage: wie steht es um diesen Ginfluß? Was hat er hervorgebracht, und was wirket er jest noch? Bei ber religiösen Richtung beffelben haben wir nicht nöthig, uns lange zu verweilen. — Wir behaupten schlechterbings, bag ber Dichter, der die heilige Schrift entweder gang ignorirt, oder ihre wichtigsten Lehren und ihre erhabenen Perfonlichfeiten mit Ber= achtung behandelt oder fie fogar mißdeutet und verzerrt, um fie mit feinen philosophischen Ausichten, und feiner geschmeibi= gen Moral in Uebereinstimmung zu bringen, nimmermehr für einen driftlichen Dichter gelten kann, und bag fein Ginflug auf ben religiösen Charafter ber Lesewelt, nach Maggabe seines Um= fangs, ein verderblicher sein muß. — Und wenn es nun ausge= macht ist, daß Göthe der heiligen Schrift ihren göttlichen Ur= fprung schlechthin absprach, bieselbe für ein wiederholt revidirtes und verbeffertes Erzeugniß fallibler Menschen erflärte, und alles basjenige, welches er in derselben nicht vollkommen begrei= fen ober billigen konnte, als untergeschoben verwarf; wenn er in verschiedenen Sauptlehren der Schrift entweder nur Lutheri= sches Kauberwälsch, ober abgeschmackten Unfinn finden kounte: wenn er in seinen letzten Lebensjahren jede Aufforderung von Seiten wohlmeinender Freunde, doch endlich einmal dem wichtig=

iten aller Gegenstände seine ernfte Aufmerksamkeit zu schenken, entweder mit ftiller Verachtung, oder mit einem beißenden Gpi= gramme von sich wieß; wenn er öffentlich erklärte, "man muffe fich von solchen [religiösen] Büchern nicht führen lassen; man urtheile banach über menschliche und göttliche Dinge, und am mehrsten über eigene Zustände sehr befangen. Ihn augstige dergleichen:" wenn er endlich statt des großen Lehrgebändes der heiligen Schrift, ein robes Conglomerat des Transcendentalen und bes Braftischen zusammenstoppelt, welches den Titel der ethnischen und der philosophischen Religionen führt, zu deren ersterer die Bilder aus dem Alten, zu der letteren aus dem Nenen entlehnt sein wollen; wenn dies Alles unlengbar feststeht, wie kann denn Göthe noch für einen driftlichen Dichter gelten? Zweifelsohne war Gothe, wie so viele Gelehrte unserer Zeit, ein Bantheift. Und da es seine bestimmt ausgesprochene Meinung war, daß "die Religion, wie andere moralische Ginfluffe, nur die Oberfläche der menschlichen Gesellschaft beherrsche," so war es ja gang in ber Ordnung, daß er sich um die Lehren und Pflichten berfelben ferner nicht bekummerte. — Wir gestehen es, daß Bürger's frivole Schnaken, und Byrons kühne Spötterei, uns nicht so sehr zuwi= der sind, als Göthes sardonisches Teichsen, und selbstgefälliges Hohnlächeln, wenn er heilige Gegenstände behandelt.

Neber seinen poetischen Genius im Allgemeinen dürsen wir uns nicht verweitläuftigen, indem es gegenwärtig unsere eigentliche Abssicht ift, den Einfluß, den sein Leben und seine Schriften zu äusbern geeignet sind, ins gehörige Licht zu stellen. Wir sind es keineswegs in Abrede, daß Göthes poetisches Talent ein selten übertroffenes war. Neichlich war er mit den Gaben ausgestattet, die zum großen Dichter erforderlich sind. Mit einem gründlichen, klaren und umfassenden Scharfblick, der schnell der Natur und dem Menschenleben ihre poetische Seite ablauschte, und rasch alles heraussand, was in den Gegenständen, den Erscheinungen, den Entwickelungen des geselligen Lebens, die sich ihm darboten, der poetischen Darstellung fähig war; mit einer Einbildungskraft von unermeßlichem Reichthum, und einer Phantasie von unerschöpssicher Productivität, von unbegränzter Breite, aber

feineswegs von gleichmäßig aufwärts ftrebender Rraft; mit ei= nem Auschauungsvermögen, welches die geheimsten Sympathien, die verborgensten Zusammenhänge entbeckte, und auch zwischen scheinbar widersprechenden Elementen tiefliegende Zusammen= flänge heranshörte; mit einem ruhigen Urtheil, einem correkten Runftgeschmack, ber sich erfühnen durfte, mit fester Sand zu ordnen, zu vereinen, und auf's überraschendste schon zu gruppi= ren, was sich zu meiden, ja wohl anzufeinden schien; mit einem Unterscheidungsvermögen, dem das rein Profaische und Widerspenstige selten entging; mit einer ruhigen Vorsichtigkeit, die auch in stürmischen Auftritten ihr Gleichgewicht behielt; mit allen die= fen höchst wichtigen Eigenschaften verband er eine Darftellungs= funft, einen Wortreichthum, einen fanft bahin fließenden, in seiner einfachen Schone und feiner ftillen Rube unvergleichlichen Styl, eine Berrichergewalt im Gebiet poetischer Formen, die vielleicht niemals übertroffen werden kann. — Betrachten wir ihn mir allein als Dichter, so haben wir an ihm vornehmlich dies eine zu tabeln, daß er zu leidenschaftlos ift; daß ihm der wahre Enthu= fiasmus fehlt; daß sein Dichtergenie zwar helle leuchtet, aber nicht erwärmt. Er erscheint überall als gleichgültiger, scharfsichti= ger Beobachter, ber mit bem poetischen Stoff aller Erbenvölfer wuchert, aber von den Gemüthsbewegungen, denen er Tone und Ausdruck giebt, selbst keine empfindet, und an den Auftritten und Sandlungen, die er schildert, selbst keinen Antheil nimmt; es sei benn, daß es sich von similichen, unzüchtigen und untenschen Ge= genftänden handelt; denn in der Auschammg und Behandlung folder scheint er sich vorzüglich zu gefallen, ja recht eigentlich zu schwelgen. Mit folden bedient er uns bei jeder Gelegenheit; und bietet fich die Veraulaffung dazu nicht von felbst dar, so weiß er sie schon hervorzurufen, damit er seinem lüsternen Gemüth ei= nen Schmans bereite.

Mur sehr ungern bedienen wir uns solcher bitteren Worte gegen einen Dichter, der mit seinen seltenen Gaben der größte Wohlthäter seiner Zeit hätte sein können. Aber es ist schon ansgesprochen worden, daß wir uns keineswegs einbilden, der Einzige zu sein, der sich ein ungünstiges Urtheil über Göthe's

Wirksamkeit erlaubt hat. Unter den vielen Recensenten, welche die demoralisirende Tendenz seiner Schriften einer furchtlosen Rüge unterworfen haben, führt wohl Wolfgang Menzel, auf dessen gediegenes Werk über die deutsche Literatur wir hier verweisen, mit kühner Hand die herbste Feder.

Anderswo möchten wir es wohl für zweckmäßig erachten, ausführlich nachzuweisen, daß wir Göthe nicht übereilter= und unge= rechterweise einer überwiegenden Vorliebe für das Lüsterne, Unzüchtige und Obseone geziehen haben. Aber unsere Buhörer ha= ben nicht nöthig zu befürchten, daß wir ihr fittliches Gefühl durch eine ins Detail gehende, zergliedernde Auseinandersetzung bes Getabelten zu beleidigen gesonnen find. Wir begnügen und mit allgemeinen Sindeutungen. Göthes Lieber, epische Gedichte und Balladen, wie im Durchschnitt seine fleineren Gedichte, sind vergleichungsmäßig von den Berftogen gegen die Sittlichkeit frei, die mis bei der Lesung seiner Schriften oft so mangenehm überraschen und anekeln, wiewohl auch hier an solchen kein Mangel ift. Um mehrsten aber bricht die Lüfternheit seiner Phantasie, und der Sündenwuft seines Bergens, in feinen Romanen, seinen bramatiichen Stücken, und felbit in feinen Reisebeschreibungen hervor. So fehr auch diese Producte jeder artistischen Forderung Gennige leisten mögen, fo fehr sie sich durch die Schönheit ihrer Sprache andzeichnen, fo bieten fie boch entweber an hänfigen Stellen grobe Berftofe gegen ben Auftand und die Sittlichfeit bar, ober gange Werke treten, in ihrer Anlage und Ansführung, gegen alle ge= sunde Moral hohusprechend in die Schranken, und stampfen mit Küßen alle jene liebenswürdigen Tugenden, jene heiligen Pflichten, beren ftrenge Beachtung und gewissenhafte Ansübung, im ganzen Leben, in allen Buftanden und Verhaltniffen des Menfchen von der außersten Wesentlichkeit ift, wenn dasselbe nur bloß menschlich, geschweige benn anmuthig, sittlich rein, edel und ei= nes Christen würdig sein foll, und durch deren allgemeine und völlige Hintansetzung das Familien= und Gesellschaftsleben nicht nur einer gänzlichen Zerrüttung anheimfallen, sondern sich ge= radezu auflösen mußte. — Es hat uns feine geringe Freude gewährt, die unerwartete Entbeckung zu machen, daß Menzel, in

seiner treffenden Critik über Göthe, gerade über Diesen Dunkt Die nämliche Ansicht, und oft fast mit benselben Worten and= spricht, die wir vor vielen Jahren schon im Druck erscheinen ließen. — Um nun die Richtigkeit unsers Urtheils burch ein fo achtungswerthes Zeugniß aus dem Vaterlande zu befräftigen, werben wir fogleich einige Stellen aus Mengels Werf mittheilen. — Wir bemerken nur noch, daß uns der Fauft, welches Werk allgemein für Göthes größtes erkannt wird, eine schimpfliche Canonisation des Genins der Gottlosiafeit, vermit= telft der Himmelfahrt des grauen Sünders, zu sein scheint. Die Anklage, die wir oft gegen Gothe zu urgiren uns gebrungen fühlten, läuft nicht allein bahinans, baß seine Moral keine Grundfate hat, mithin eine unächte ift; daß ein ruchlofer Geift frecher Sittenlofigfeit und zwangloser Wollüstigfeit in seinen Schriften sein mustes Wesen treibt; sondern daß der Dichter, weit davon entfernt, folde lafterhafte Erscheinungen mit gebüh= rendem Unwillen und Abschen zu behandeln, in der Darftellung berfelben ben höchsten Grad bes Genuffes findet, und daß er jederzeit bemüht ift, seinen schlechten und verworfenen Personlichkeiten alle ben zauberischen Schmuck ber reizendsten Anmuth zu verleihen, womit der Dichter nur das wahrhaft Schone und Vortreffliche befleiden follte. Er scheint an fei= nen lafterhaften und liederlichen Charafteren ein besonderes Wohlgefallen gehabt zu haben. - Daß eine folde Darftellungs= weise solcher Bersönlichkeiten einfach bas Resultat von Göthes eigenem Charafter war, bas werden alle, die um die auftößi= gen Berhältniffe feines eigenen Lebenswandels wiffen, nicht leng= nen können; und beshalb spricht sich auch Menzel gang un= umwunden über biesen Punkt aus. Wir theilen unnmehr Folgendes aus Menzels beutscher Literatur mit. — "Das Talent ift "an sich universell, und muß sich als solches in der größten Viel-"feitigkeit ber Anwendung erproben. Es gibt nichts in ber "Welt, bem nicht bas Talent einen poetischen Auftrich geben Wie jener Tonkunftler mit Recht behandtete, es ließe "fich alles in Musik setzen, selbst ein Thorzettel, so kann ein ta= "lentvoller Dichter mit ber Sprache nicht weniger Bunder thun.

"Daher war auch Göthe so vielseitig. Er kounte alles, auch "das Geringste und Gemeinste durch den Zauber seiner Darstel-

"lung reizend machen.

"Sier aber stoßen wir auf die erste große Verfündigung der "Götheschen Poesse. Die Runft muß einer geläuterten Religion "gleichen, welche nur bas wirklich Erhabne, Eble, Reine, bas "wahrhaft Göttliche vergöttert, nicht einem lannenhaften "Fetischismus, ber auch bas Rleinliche, Gemeine, Schmubiae, "furz alles zum Behifel ber Anbetung, zu einem Götzen macht. "Die Form muß mit dem Inhalt proportionirt und verwandt "sein. Um der komischen Poesie ift es vergönnt, und nur um des "fomischen Effetts willen, das Erhabene zu travestiren und das "Gemeine in grotester Erhabenheit zu zeichnen. — Durchaus "unftatthaft bagegen ift jede im Ernst gemeinte sentimentale "Beschönigung des Gemeinen durch eine rührende Einkleidung. "Göthe aber war der erfte, der und weichliche, ehrlose Cha= "raftere als interessant, liebenswürdig, ja wohl gar erhaben "schilderte, der für den eiteln Werther, den feigen, nichtswür= "digen Clavigo, den weibisch foketten Wilhelm Meister, den sen= "timentalen Don Juan-Faust ze. eine Theilnahme erweckte, als "ob dies wirklich Ideale einer männlichen Seele waren. "seit diesem Vorgang wimmelt co in der Dentschen Poesie von "Schwächlingen und Bösewichtern, die für Selden gelten. —

"In diese höchst unpoetische Differenz zwischen der beschö"nigenden Form und dem unschönen Inhalt gehört auch die
"von Göthe ausgegangene Manier, das Alltägliche, Gemeine
"und Kleine, oder das absolut Trockne, Prosaische und Langwei"lige durch eine affektirte Wichtigthuerei als etwas Bedeutsa"mes, den Sinn Fesselndes hinzustellen. Ich will nur an die
"Toilette des Mannes von 40 Jahren erinnern. Göthe liebte
"es, das Publikum durch dergleichen zu mystissieren, und es
"gleichsam auf die Probe zu stellen, wie viel es vertragen könne,

"ohne zu murren.

"Während es immer nur die schöne Natur ist, deren Nach= "ahmung uns am ernsten Dichter gefällt, und die häßliche "ausschließlich nur Gegenstand der komischen und humoristi= "schen Poesie sein darf, suchte Göthe seinen ganzen Ruhm darin, die "häßliche Natur durch seine Darstellung in allem Ernst als eine "schöne geltend zu machen; und wir dürfen nur das Werk, das "Falk über Göthes Leben geschrieben hat, oder nur die zahmen "Xenien und Aphorismen Göthes und gewisse Stellen in seis "nem Faust lesen, um und zu überzeugen, welchen diabolischen "Spaß ihm das Publikum machte, wenn es sich so leicht täns "schen ließ, und in staumende Bewunderung und Anbetung vers "sank, wo Göthe heimlich die Junge herausstreckte, der hochs "ausehnlichen Versammlung eine Frazze schnitt, und wie Mes "phistopheles eine unanständige Geberde machte.

"Nichts charakterisirt ihn besser, als das Gedicht, womit der "Musenalmanach von 1833 eröffnet wurde, und worin er seinen "bummen Bergötterern unverholen fagt: \*\*\*\* +). Das durfte "Göthe dem deutschen Bolf bieten!" Wir ziehen nur noch folgende Stelle aus Menzels Werk an. - "Schon Plato ta= "belt mit strengem Ernst die Entweihung der Dichtfunst durch "die Enthüllung umatürlicher Gelüfte. Er wirft es dem Ho= "fiod und homer vor, daß fie fo viele obseone und naturwi= "drige Dinge von den Göttern erzählen. — Er fagt mit vollem "Recht: wenn sich bergleichen auch in der Natur vorfände, so "muß man sie doch unmündigen und jungen Leuten nicht vor= "erzählen, sondern mehr als irgend etwas verschweigen. — "Sollte boch irgend eine Nothwendigkeit eintreten, davon zu re-"ben, so müßten diese Dinge nicht anders denn als Mysterien "gehört werden, von so wenigen als möglich, welche dazu vorher "nicht ein schlechtes Schweinferfel, sondern ein gewisses großes "und fostbares Opfer gebracht haben müßten, damit so wenige "als möglich von folden Sachen zu hören Belegenheit hätten. "Es ift mahr, daß sich jene geheimnisvolle Wahlverwandt= "schaft, das Prinzip des Chebruchs, es ift wahr, daß fich Ge= "lüfte, bergleichen in ber Stella geschildert find, wirklich in ber "Matur vorfinden, aber als Auswüchse, und wir follen uns "über die Natur dieser Dinge nicht durch eine einnehmende

<sup>+)</sup> Diese Stelle erscheint in ber Englischen Uebersetung gang umgestaltet: mit Gothes eigenften Worten burfen wir biefe Seiten gar nicht besubeln.

"poetische Beschönigung, durch eine Verwechslung berselben mit "den heiligsten Gefühlen reiner Liebe täuschen lassen, denn, wie "Plato weiter fortfährt: Niemand will in seinem herrlichsten "Theile und über die höchsten Dinge gern einer Lüge Raum "geben."

"Noch müssen wir jener Grausamkeit gebenken, welche mit "zum feinen Genuß gehört. Göthe schildert mit Vorliebe bie "menschlichen Schwächen und Vorurtheile, und weidet fich an "ben barans entspringenden Leiden, so wie im Werther, Cla-"vigo, Taffo, der natürlichen Tochter, den Wahlverwandtschaf= "ten 1c. Die granfame Wolluft liegt barin, bag ber Dichter "sich an den Verschuldungen und Leiden ergötzt, ohne sie durch "irgend etwas zu versöhnen. — Oft erscheint diese Grausam= "feit absichtlich, oft nur unwillfürlich als Folge der Gleichgül-"tigkeit, mit welcher ber Dichter die Welt übersah. Die Ruhe "und Rlarheit, mit welcher Göthe feine Schilderungen entwirft, "erscheint oft als völlige Indifferenz, nicht als die göttliche "Ruhe, die aus der Fülle der Idee entspringt. Sie wirkt also "auch nur wie das todte Naturgeset, nicht wie die innere "Befriedigung ber Seele. Daher bei Göthe so viele Mißtone, "die nicht aufgelöst sind."

Es könnte hier noch manche treffende Stelle ans Menzels Werk augezogen werden, aber damit wir die Zeit unserer Zuhörer nicht allzusehr in Anspruch nehmen, eilen wir mit diesem Theil unserer Abhandlung zum Schluß. Ueber Göthes eigenes Leben, dessen Schändlichkeit sich gemügend erweisen läßt, enthalten wir ums aller weiteren Erörterung. †) — Anch verweilen wir nicht länger bei den anstößigen Zügen seines Charafters, wie sie in seinen Schriften, beides in negativer und in positiver Gestalt, ans Licht treten: und gedenken deshalb nur beilänsig seiner Herzlosigkeit, seiner grellen Selbstsucht und Eitelkeit, seiner Selbsterhöhung und Selbstanbetung, seiner aristokratischen Arroganz und Unverschämtheit, seiner schmachtenden Ueppigkeit.

<sup>†)</sup> Wir erinnern hier nur beiläufig an eine gewiffe Mabame A. — Anberweitige Schanbe geschichten, wie sie noch jeder Zeneufer vom Ende des letten und bem Anfang des laufenden Zahrhunderts im Gebächtniß haben wird, huten wir uns wohl näher zu bestühren.

Diesem bittern Tadel aber unterliegt er, daß ihm aller wahre Patriotismus fehlte, und bemzufolge behauptete er ein frostiges Stillschweigen, in einer Zeit, wo ber gallische Usurpator und Despot sein Bolk in den Staub trat, wo das ganze große Berg Deutschlands von verlettem Stolz und verhöhnter Ma= tionalität, von bitterm Jugrimm und glühender Sehnsucht nach ber geraubten Freiheit schwoll und am Berften war; wo bas ganze Land von den fühnen Worten der Edlen und Tapfern, von dem Stampfen und Donner zahlloser Kriegsschaaren, und ben herzergreifenden Liedern vatriotischer Dichter erscholl. - In= mitten ber Convulsionen, die Deutschland vom Rhein bis an die Weichsel erschütterten, wurde Deutschlands größten Dichters Stimme nicht vernommen. — Sie ließ sich dann erft, und zwar in erbärmlichen Lappalien, hören, als sich bas Wetter gelegt hatte. †) Sätte Göthe wirflich erfannt und innigst empfunden, wie erhaben und wichtig die Sendung, ber Beruf des Dichters fei, wie hehr und herrlich leuchtend würde er dann am literari= ichen Sternenhimmel fich unter andern Planeten minderer Größe und Pracht um die Sonne der Wahrheit und Weisheit drehen; statt dessen aber, wie finster und ungunftig ist sein Aspett, wie ge= setlos seine Bahn, wie malizios und unheilbringend sein Einfluß. - Gerne wenden wir mis von der Betrachtung beffelben weg, um jest noch eine Weile unsern Blick auf ein Gestirn von ungleich reinerem und hellerem Licht zu richten.

Schiller wurde nicht, wie es Göthe in bedeutendem Maße ward, durch äußere Umstände und Verhältnisse gebildet, soudern sein Geift entwickelte sich zu der Größe, und erfämpfte sich die imponirende Höhe, die er erreichte, troß der drückendsten Umstände, und der ungünstigsten Einwirkungen von außen. — Er war nicht,

<sup>†)</sup> Wie fehr Göthe diesem Borwurf unterliege, daranf ward des Verfassers Ansmerksamskeit schon vor vielen Jahren durch einen dentschen Gelehrten gerichtet; und ist derselbe ein so anffallender, daß er sich gar nicht weglengnen läst. Deshalb durste der Umstand, daß Mengel, bessen Werf wir erst lange krommt zu Gesicht bekamen bessen, diesen Vorwurfstart urgirt, uns nicht verhindern, denselben hier nochmals geltend zu machen. — Biele den neneren Sichter Teutschlands scheinen in dieser Beziehung von ganz anderem Schrot und Korn zu seyn, und an den Bedrückungen des Baterlands den lebendigsten und thätigsten Antheil zu nehmen. Diese haben das Ihrige gethan. Sie baben ein Fener geschürt, ans bessen lebenden Flammen ein besseres hervorzurusen wiederum ihre heitigste Aufgabe sein sollte.



wie oft Göthe, ein Nachahmer; fondern er eroberte sich ein eige= nes Gebier, entwickelte mit felbstftanbigem Streben bie Gaben und Kräfte, die ihm verliehen waren, und seine eigenthümliche poetische Erscheinung zeugt von eigensten artistischen Grundsätzen und Vortrefflichkeiten; ja sein erstest jugendliches Auftreten vor bem Bublifum war ein ernstes, aber freilich übereiltes und miß= lungenes Unfämpfen gegen bermalige Richtungen bes Zeitgeistes. Betrachten wir ben gangen Schiller, wie er fich und in feinem Leben und seinen Schriften barbietet, so erblicken wir in ihm eine der edelsten und berrlichsten Erscheinungen in der literarischen Ihm fam man feine Sünden, wie Göthes waren, zur Bescheiden, sauftmüthig, von aller Anmagung frei, Last legen. trug er fich nirgends mit hochmuthiger Geberde, forderte er de= muthige Chrerbietigkeit von keinem, und suchte nicht fich einer un= acbührenden Alleinherrschaft über die Gelehrteurepublif zu be= mächtigen. Von einer glühenden Liebe für das Wahre und Gute, und einer edlen Menschenliebe beseelt, war es ihm jederzeit, mit allem was er vornahm, gründlich Ernst, und mit dem Ange unverwandt auf seinen Endzweck geheftet, strebte er dem Edlen und Wahren nach. Leichtsinn und Frivolität waren ihm fremd. Er hatte por sich selbst eine zu reine Achtung, die Tugend war ihm zu heilig, zu tief erfannte er die ernfte Bedeutsamfeit bes menschlichen Lebens und menschlicher Berhältniffe, und er schätzte zu hoch den Werth seines eigenen Lebens, als daß er hatte Zeit und Rräfte in lannenhaften Tändeleien, oder gemeinen und widri= gen Frivolitäten vergenden fönnen. — Mit glühendem Eifer und raftlosem Fleiß strebte er sich der Grundsätze seiner edlen Kunft zu bemeistern; und mit nimmer stranchelnder Thätiakeit war er, in unvergeflichen Werken, bemüht, die höchste Vollkommenheit in ber Amvendung berfelben zu erringen. — Wahr ift es allerdings. daß, als Rünftler, Schiller Göthen nachsteht. Sein Geist gebot über fein so unermeßliches Gebiet wie dieser, und es fehlte ihm Göthes behende Fertigkeit in der Anlage und Behandlung des Stoffes. Seine Prosa hat nicht ben leichten Fluß, und bas zauberische, melodische Dahinrieseln, worin Göthe unübertroffen da= fteht; seine Sprache ist vielleicht zu durchgängig majestätisch und

prunkvoll; bennoch aber correfter als Göthes, und durchans ben wichtigen Gegenständen, die er behandelt, augemessen, von lebenbiger Kraft burchdrungen, idiomatisch fernhaft, mit großen Gedanken, treffenden Vergleichungen und glücklichen Metaphern geschwängert. Aber immer lag sein Ziel höher hinaus, als bloß Runftvollkommenheit zu erreichen, oder literarischen Ruhm zu erfänipfen. Wahrheiten wollte er verfündigen, und mitwirken an der Berbesserung und Beredhung der Menschheit. Sein Streben ging babinans, bas Schöne, es sei mm in ber Na= tur, ober in menschlichen Verhältniffen und Zuständen, mit neuen Reizen zu schmücken; Bewunderung zu erwecken für bas Starke und Erhabene; die Erzenquiffe der mächtigsten Reigungen und Leideuschaften, die im Menschenherzen walten, darzustellen; Männer und Frauen, die was Ernstes wollen, zu schildern; fraftvolle Charaftere aufzuführen; Charaftere, in welchen die inwohnende Energie des menschlichen Willens und der menschlichen Leidenschaft, sanfter und liebenswürdiger Reigun= gen, und finfterer, ruchloser Triebe, froher und unseliger Affekte, mit eigenthümlicher Wirtsamkeit thätig ins Leben her= austritt. — Vornehmlich aber gefiel fich Schiller in ber Dar= ftellung wahrer, uneigennütziger Freundschaft, der reinsten, sich felbst aufopfernden Liebe, der aufrichtigsten Meuschen-, der glühendsten Vaterlandsliebe, und einer nimmer wankenden, unbestechlichen Trene gegen die Rechte, die Freiheit, und die allgemeine Wohlfahrt des Meuschengeschlechts. Seine Absicht ift, zu rühren, tief und gewaltig, immer aber durch reine und wür= bige Motive. — Er meint es stets erufthaft, und barum ver= langt er auch, daß wir mit eruftem Sinn feine Worte vernehmen sollen. Die verliert er den großen Zweck aus den Augen, in und zu erwecken und zu nähren die Bewunderung bes Schönen, des Würdigen und des Vortrefflichen, die Ver= abschemma des Gemeinen, Riederträchtigen und Lasterhaften. bie feine Seele erfüllt. Es kommt ihm niemals auch unr ei= nen Angenblick in den Sinn, dem Niedrigen, dem Umwürdigen und Schlechten das Wort zu führen. Niemals bestrebt er sich, und zur Bewunderung gemeiner und schlechter Charaftere zu

perseiten: niemals würdigt er seine Dichtergaben dazu herab, solchen Charafteren eine unächte Schönheit zu verleihen; ober mit Kunftgriffen und Gankelspiel ihre Unbilden zu bemänteln; - aber er läßt uns auch niemals eine andere Wahl, als feinen reinen, liebenswürdigen, edlen und rechtschaffenen Charat= teren unfere Achtung und innigste Theilnahme zu schenken. -Die glanzvolle und reizende Fürstinn Choli erobert nie unsere Theilnahme und Achtung; der finftere aber majestätische Walleustein gewinnt, so sehr wir auch seine Größe bewundern, doch nie unfern Beifall; der bigotte und gransame Philipp heischt von mis nichts als Abschen; Franz von Moor erfüllt uns mit manssprechlichem Widerwillen, und sein unglücklicher Bruder Rarl, so sehr wir ihn immer bemitleiden, führt uns doch nie in die Versuchung, seine Verbrechen zu billigen: ber edle und hochherzige Marquis Posa aber, jenes beau-ideal eines Pa= trioten und Menschenfreundes; der biedere und handfeste Tell; der heldenmüthige Max Viccolomini, deffen männliche Tugend auch in der stärksten Bersuchung nicht unterlag; Die saufte und vertrauensvolle, aber doch besonnene und edel denkende Thekla, Die ihrem unerschütterlichen Bflichtaefühl selbst ben süßen Traum ihrer jungen und reinen Liebe zum Opfer bringt; die in ih= rer heroischen Begeisterung hohe und herrliche Jungfran von Drleans; Diefe Letteren find insgesammt Erzengniffe einer schönen, hocheden Dichterseele, die unsere wärmste Theilnahme, unsere innigite Hochachtung in Ansbruch nehmen. — Db sich unn ihre Seelengroße im Unglud, ober in ben gunftigften Berhältniffen bewährt, überall sind sie treue und gediegene Dar= stellungen einer ächten und erhabenen Menschematur, und bei= schen beshalb von uns alle die Theilnahme und Hochachtung, die allem rein menschlich Schönen und Edlen gebührt.

Man wolle aber nicht vergeffen, daß es unsere Absicht keineswegs ist, die Wirksamkeit des einen oder des andern der hier besprochenen und so hochgeseierten Männer unbedingt zu rechtsertigen: sondern daß es unsere Aufgabe ist, ihre respektiven literarischen Verdienste gegen einander abzuwägen; und zwischen dem sittlichen Charafter beider, besonders aber dem Ginfluß, den ihre Schriften auf die Deukweise und die moralifche Bilbung Anderer zu üben geeignet find, eine Bergleichung anzustellen. — Und haben wir und also über Göthes religiöse Meinungen und Buftande ausgesprochen, so durfen wir auch in unserm Urtheil über Schiller biesen Bunkt nicht unberührt laffen. - Ju diefer, wie auch in andern Beziehungen, von fei= nem großen Zeitgenoffen verschieden, widmete er biesem aller= wichtigsten Gegenstande seine eruftefte Aufmerksamfeit. Seine früheste Erziehung leiteten fromme Eltern, und nichts fonnte späterhin die hier empfangenen Eindrücke verwischen, so tief er and bernach in theoretischen Irrthum gerieth. Er verfiel leiber fehr frühe in einen öben Sceptizisnus, und verirrte fich in die Labyrinthengänge einer ungenügenden Philosophie; und indem er mit Gifer seine philosophischen Forschungen fortführte, ftrebte er mit aller Macht, sich wahrhaftige, bauerhafte, feste Neberzengungen zu erringen; aber nie erreichte er das ersehnte Biel. Schiller bufte feinen Glauben und feine Soffmung ein, und beharrte in seinen Zweifeln bis ans Ende. Da sich jene Philosophie zur Richterinn aller Offenbarung aufwirft, so sette Schiller bei der Behandlung biblischer Gegenstände und Thatfachen fühn voraus, daß die heilige Schrift nicht von göttli= chem Ursprung, sondern das Erzengniß unzuverlässiger Men= fchen fei. — Wenn er gleich diese Meinung nirgends bestimmt ausspricht, so fteht fie boch unverkennbar in feiner Secle fest, und bemgemäß beurtheilt er bas im Worte Gottes Mitge= theilte. Freilich wie Göthe oft die Schultern zieht, oder ins Fäustchen lacht, oder die Mase rümpft, und dann wieder mit mustischem Wortfram über religiöse Empfindungen, Erfahrun= gen und Buftande falbabert, fo macht es ber redliche Schiller nicht: fondern mit vollem Ernft geht er ans Werk, feine Anfichten zu entwickeln; und auf die Begründung und Beleuch= tung biefer verwendet er keinen geringen Aufwand von Rai= sonnement, zugleich aber auch ein bebeutendes Maß von purer Imagination und völlig ungegründeter Muthmaßung. Ueber Gegenstände, beren Urfunden nirgends als in der heil. Schrift zu finden, hat Schiller nur zwei abgeschlossene Abhandlungen

geliefert; und über die Bewunderung, welche Carlyle diesen bei= mißt, können wir nicht umhin zu erstaunen, wenn wir seiner anderwärts ausgesprochenen Ansichten gebenken. — Schillers Berg glühte für die Wahrheit, und nach der Erfenntniß derselben rang er mit allen Kräften: und was er hier nieder= fcbrieb, hatte er ohne Zweifel für mahr erkamit; aber es burfte wohl nicht leicht fein, ein viel beklagenswertheres Beisviel aufzuweisen von dem Resultat, zu welchem ein zu philosophischem Forschen geneigter Geift, der die Grundfeste des Glaubens verfchmäht, und feine eigenen vermeintlichen Entbechmaen ben Df= fenbarungen des unendlichen und allweisen Geistes vorzieht, ge= langen muß. — Außer den hier bernchsichtigten Auffäten erinnern wir und nur zwei anderer Stücke, und bies find Gebichte, in welchen Schiller, versteht sich auf ganz verschiedene Beife, jene Geiste Brichtung in Bezug auf die geoffenbarte Religion febr bestimmt ausspricht. Jene größte aller Fragen, die die mensch= liche Bermuft beschäftigen kann, bewegte heftig, in ihren innerften Tiefen, Schillers Seele, aber wohl erreichte er, inmit= ten ber raftlosen Wogen bes Sceptizismus, nie ben Fels bes Glaubens, fand nie den fichern Grund, der den Anter der Soff= mung ewig halt. - Daß jeue Schriften, von welchen fo eben die Rede gewesen, bisher auf die Denkweise anderer einen bebentenden Ginfluß gehabt haben, oder noch äußern werden, bezweifeln wir sehr.

Betrachten wir aber nun den poetischen Genins Schillers, wie dieser sich uns in seinen reiseren und vollendetsten Leistungen dars bietet, so müssen wir allerdings zugeben, daß wir ihm den Umsang, die Universalität, die an Göthe so sehr bewundert wird, absprechen müssen. Dahingegen ragt Schiller über diesen hoch hinauß; und in der Sphäre, in welcher sein Geist lebte und wirkte, übertraf dieser weit, in durchdringendem Scharsblick, in inniger Tiese und Wärme des Gefühls, in der Kraft des Ausdrucks, den seines anmaßensden Freundes. Er bearbeitete kein so großes Feld wie Göthe, aber er drang ungleich tieser ein; er führte nicht, wie Jener, ein unübersehbares Bautengemengsel auf; aber was er baute, ragt, wie der Straßburger Müuster, weit und herrlich über alle Ums

gebungen hinaus. Er bahnte sich Weg in die verborgensten Tiesen des menschlichen Herzens, riß den Schleier hinweg, der das innere Wesen und Unwesen des Menschen in der Regel vershüllt, und er brachte aus Licht hervor, was das Menschenherz Reines und Gutes zu bieten hat, um Alle zur gebührenden Werthschäung und Nachahnung aufzusordern und zu ermuntern; und nicht minder förderte er das Schlechte und Lastershafte im Menschen und in seinem Treiben an den Tag, um seinen Abschen laut zu verfündigen, und mit strenger Mahnung und eruster Warnung zum Gewissen zu reden. — Und diesen Ersfolg glauben wir seiner frühesten und frommen Erzichung beismessen zu dürsen, aus welcher er, als unverwüstliche Ausbente, die innigste Hochachtung und Liebe für christliche Tugend durch das ganze Leben mitnahm; denn obschon er sich falschen spekulativen Meinungen gefangen gegeben hatte, so gründete sich doch seine Mostal auf die Grundsätze der christlichen Sittenlehre. — Und so tren blieb er seiner Absicht, auf die Menschheit einen gesunden Einslußzu üben, daß er seinen angesangenen Noman, "Der Geisterscher," unwollendet ließ, weil ihn das Publisum dabei misverstanden hatte.

Db wir nun freilich zugegeben haben, daß Schillers Genins die Universalität Göthes mangele, so würden wir ihm doch sehr Unrecht thun, wenn wir seinem Geiste einen untergeordneten Rang und ein beschränftes Gebiet anweisen wollten. Schiller war ein Mann von gründlicher und mannigsaltiger Gelehrsamsteit und vielseitiger Bildung; sein Gedanke griff weit um sich, und schwang sich hoch empor. Und doch ist der Abstich zwischen ihm und Göthe ein schlagender. Während Göthe überall einheimisch erscheint, und mit plastischer Kunstsertigkeit alle und jede Gegenstände, die ihn anziehen, behandelt, ja sich sogar oft zum Gleichgültigen und Kleinlichen oder gar zum Berächtslichen herabwürdigt, zeichnet sich Schiller aus durch klaren und sichern Scharssinden, und in herrlichen Gestalten vor uns hinsussellen; durch eine Riesenkraft sich alles Großartigen, Edlen und Gewaltigen zu bemeistern, und den erhabenen Endzwecken seines poetischen Geistes förderlich zu machen. — Göthe gleicht

bem Botguifer, ber ben weiten Erdfreis umzieht, und fich Pflanzen von jeder Gattung in seinen Garten sammelt, schone und unbedeutende, fruchtbare und unfruchtbare, lieblichduftende und ekelerregende, heilsame und verderbliche, und diese sodaun, mit bewundernswerther Runft, in einer magischen Zusammenstellung, die immer eins bem andern zur Folie beiordnet, aufs Aumn= thigste zu gruppiren weiß; dabei aber den sorglosen Lustwandler ungewarnt läßt, ihn von dem verderblichen Duft biefer Pflanzen, von dem tödtlichen Gift jener Bäume nicht abmahnt. - Schiller, dahingegen, gleicht dem Gartenkunftler, der mit nicht min= berem Eifer ben Pflanzen= und Blüthenreichthum bes Erdreichs durchspähet, überall aber diejenigen Naturerzeugnisse auswählt, Die fich durch schlaufen Buche ober imponirende Größe, durch fraftige, heilbringende Gigenschaften, durch anziehende Schonheit und angenehmen Geruch auszeichnen, und damn seine auserlesenen Schätze in seinen prächtigen Park, in seinen von prangenden Terraffen burchfreuzten, von riefelnden Bachen und sanftrauschenden Springbrunnen durchtönten Garten, und in sein anmuthiges Treibhaus versett, Alles in freundlicher Anlage und gemüthlicher Gruppirung in ein schon abgerundetes Ganze ordnet und einet; dabei aber nicht vergifft, den Unbedachtsamen vor jeder giftigen Pflanze, vor jeder tödtlichen Frucht zu warnen.

In Schillers Poesie finden die lebhaftesten Affette, die tiefsten Gefühle, die erhabensten Grundsätze, die edelsten Eutschlüsse, die unerschütterlichste Willenstraft, die rüstigste Wirksamkeit, die geduldigste Ausdaner, die freudigste Selbstausopferung, die ruhigste Resignation, würdigen Ausdruck; sie macht uns ausschaulich, wie die gewaltigsten Motive, die das Menschenherz beherrschen, hinaustreten ins rege Leben, hier in heilbringensberrschen, hinaustreten ins rege Leben, hier in heilbringensber, dort in verderblicher Thätigseit, oft aber auch den Erdensohn hinabstürzen in Jammer und Verzweislung; sie macht uns, mit einem Worte, vertraut mit der menschlichen Natur, in ihren erhabensten und herrlichsten Erscheinungen, oder aber in ihren härtesten und furchtbarsten Aenßerungen. — Immer aber bestrebt sich unser Dichter, den Menschen des Besseren zu belehren, vor dem Schlechten zu warnen, zum Vortrefflichen anzuleiten, und als

lenthalben das Leben zu verschönern und zu veredeln. Und der Charafter seines Genius ist Tiefe, Kraft, Kühnheit, eine völlig abgewogene Gleichheit der Geisteskräfte, und zumal ein glühendes, Jedem Wärme spendendes, unauslöschliches Jugendseuer †).
— Und wenn unn auch Göthe in gewissen abgeschlossenen Zirs
feln über alle Gebühr geseiert, und von einer gelehrten Schule
vergöttert wurde, so war und ist Schiller der Liebling des Volses, der Lieblingsdichter ächter Männer und Frauen unter allen
Classen, von der höchsten zur niedrigsten; dem Alle sanden in
seinen Leistungen die Gesühle und Hoffmungen, die in jedem
Herzen sich regen, mit ergreisenden und tiessinnigen Worten außs
gesprochen.

Die großen, edlen, herrlichen Ibeale, die Schillers schöpferisscher Geift bildete, und in den würdigsten Gestalten uns vorsührt, werden fortleben und liebevolle Anerkennung sinden, so lange der Mensch noch Sinn hat für das Schöne und Vortreffliche.
— Göthe war eben so wenig im Stande sich solche Charaftere zu denken und darzustellen, wie Schillers edler und herrlicher Posa, oder seine begeisterte, heldenmüthige Johanna, oder sein ritsterlichsbiederer, hochherziger Mar Piccolomini, oder seine reine, edelmüthige, dis in den Tod getrene Thesla, als er vermochte die Pallas Parthenos des Phidias, oder eine von Raphaels Madonnen mit eigener Hand zu schaffen.

Man hat es der Schillerschen Poesse oft zum Vorwurf gemacht, daß sie zu sehr im Dienste der Philosophie stehe und zu viel moralisire. Lüsterne Bewunderer von Göthes buhlerischer Muse erheben nicht selten diese Klagen; solchen ist Schillers mächtiger Einsluß auf die Literatur und den Charakter seines Volkes ein Aergerniß; ihnen ist mit nichts Geringerem gedient, als dem undeschräukten Privilegium in wollüstigen Freuden zu schwelgen, nach dem Vorbilde ihres Göthe, den, wie Menzel erklärt, Schlegel sogar einen Gott nannte; und "hinc illae lachrymae." Was aber Jenen Klagen auspreßt, das dient

<sup>+)</sup> Treffend befagt diefes Gothe in ben Beilen :

Es glühte feine Wange roth und röther Bon jener Jugenb, die uns nie verfliegt ze.

uns zum erfreulichen Beweise, daß Schiller deutlich erkannte, wie erhaben und heilig des Dichters Beruf sei, und daß ihm der Muth nicht fehlte, seiner Ueberzengung getren zu sein. Nie hat er durch Wort oder That wüsten Gelüsten gefröhnt; überall huldigte er der Unschuld und der reinen Tugend †). Und vorzüglich hat er dadurch seine Ausprüche auf die Bewunderung und die Dankbarkeit der Menschheit geltend gemacht, daß er mit erustem Eiser und unerschrockenem Muthe gegen Tyrannei und Ungerechtigkeit, gegen alles Schändliche und Lasterhafte unabläfsig kämpste; den Gerechtsamen des Meuschen, der ihm angeborznen Freiheit, das Wort redete, und für das Nechte, das wahrhaft Edle und Ingendhafte in die Schranken trat.

Wir haben schon darauf hingewiesen, wie sein Herz für die Wahrheit glühte, wie er dem Wahren unermüdet nachstrebte, und in seiner unaushaltsam fortschreitenden Ausbildung seines Geisstes ein herrliches Ideal zu verwirklichen bestissen war. Und eben dieses raftlose Ringen war es, dieses unablässige Streben seines gewaltigen Geistes auf der betretenen Bahn immer vorwärts zu schreiten und neue Eroberungen zu machen, was seinen kränkelnden Körper so bald aufried und so früh auf die Bahre streckte, da er das vorgesteckte Ziel noch lange nicht erreicht hatte.

Und von dieser Eigenthümlichseit seines Charakters und Wirskens sagt Göthe sehr schoin:

"Er wendete die Bluthe höchsten Strebens, Das Leben felbst, an dieses Bild des Lebens."

Und nun haben wir zum Schluß nur noch hinzuzussügen, daß Schillers perfönlicher Charafter vollkommen den Erwartungen entsprach, zu welchen seine Denkweise und seine Grundsätze und berechtigten. Sein Leben giebt überall Zeugniß von seinem reinen und tugendliebenden Herzen, und in seinem Umgange mit Men=

<sup>†)</sup> Der Berfasser weiß sehr wohl, daß in Schillers Räubern schmutzige und andere widrige Dinge vorkommen. Sie werden aber nicht beim Kragen hineingeschleppt, sons bern sind, in jenem Tranerspiele, ganz am gehörigen Orte. Bas aber hier eigentlich gesagt werden soll, ift, daß in vorliegender Beziehung die Ränder gar nicht in Vetracht kommen. Sie sind ein jugendliches, unreises Product, welches Niemand strenger als Schiller selbst beurtheilt hat. Er ließ sich niemals in seinem Maunesalter überreben, ins Theater zu geben, wenn diese Stück auf die Bühne gebracht wurde, und psiegte zu jagen, er möge sich mit der roben Kost seiner Jugend nicht den Magen verderben.

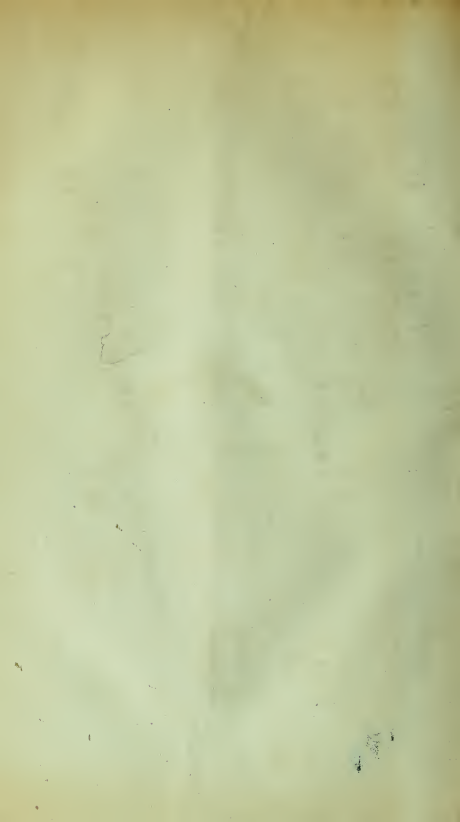
schen zeichnete er sich stets durch schlichte, aumaßungslose Würde, liebenswürdige Sauftmuth, bescheidene Energie, nie strauchelnde Rechtlichseit und freundliche Wohlthätigkeit aus. So sehr wir anch Schillers philosophisches Irregehen beklagen, und es bebanern mögen, daß er inst innere Heiligthum höchster Wahrheit nicht eingedrungen, so nuß doch Jeder in ihm den edlen Mensschen, den überall der Rechtschaffenheit und Tugend huldigenden Dichter, den getreuen und handsesten Versechter der Freiheit und aller menschlichen Rechte und Interessen bewundern und hochschäßen.

In einem von Gilfillans neuesten Auffätzen heißt es: "Für die bevorstehenden Siege der Poefie haben wir noch eine Bewähr in dem Umstande, daß der Bolksgeist überall den hohen Werth, die nachhaltige und ewige Bedeutung bes Erdenlebens mehr und mehr zu würdigen beginnt. Daß unfer Zeitalter ein Beift leitend zu burchdringen aufängt, ber bie Wichtigkeit bes Lebens und menschlicher Verhältnisse immer flarer erfennt, bas leuchtet allenthalben aus den Zuständen der Bölfer unverkennbar hervor. Anderer deutlicher Beweise hievon nicht zu gedenken, so gewährt uns darüber die Richtung, die die neueste Poesie ge= nommen hat, die erfreulichsten Andentungen. Ihr lange so dun= nes und leichtes Gewölf zieht sich zusehends in gewaltige Donnerwolken zusammen, und was haben wir nicht von jenem schwarzen Orchester, sobald es vollzählig geworden, für ergreifende Tone und hinreißende Harmonieen zu erwarten?" +) Daß dieses Wort sich als wahr bewähren wird, hoffen und glauben wir, und wir heißen das Vorzeichen willkommen. aber Schiller in einer Zeit, wo elende Schwächlinge und fabe Flachföpfe in der Literatur des europäischen Continents ihren nichtswürdigen Rram schaarenweiß zu Markte schleppten, und schamlose Freigeister, zwar etwas voreilig, schon ihren Triumph= gesang in die Welt hinaushenlten, und freche Wolluftlinge auf ben Grabstein ber ichon beerdigt geglandten Pflichtverhältniffe, ber für längst verschollen gehaltenen driftlichen Rirche hinwiesen, in ihrer Verblendung nicht gewahrend, daß fie nur ihre eigene

<sup>+)</sup> Aus bem Englischen frei überfest.

Schanbfäule mit vorlautem Siegesgeschrei begrüßten; daß Schiller, immitten solcher Umgebungen und Uebelstände so fühn und doch so besonnen ans Werf schritt, eine bessere Zeit herbeizusführen, und mit lautem Trompetenstoße die Dichter des christlichen Europa aufrief, ihm bei diesem herrlichen Konzert nach Kräften beizustehen; und das Alles nicht etwa zufälliger Weise oder in Folge vorsichtiger Verechnung etwaiger zu erzielender Vortheile, sondern einzig und allein, weil sein hoher und edler Geist alles andere Wirfen, jede anders betriebsame Genossenschaft verschmähte, dies bleibt seines unsterblichen Namens höchster Kuhm.







0 029 929 208 3